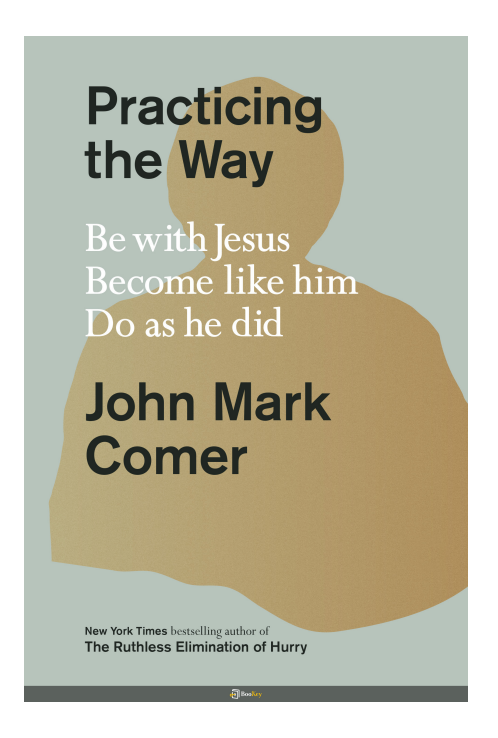
# Pratiquer Le Chemin PDF (Copie limitée)

John Mark Comer





# Pratiquer Le Chemin Résumé

Adopter les rythmes anciens pour une transformation spirituelle moderne.

Écrit par Books1





# À propos du livre

Dans le rythme effréné de la vie moderne, où les distractions sont omniprésentes et où un épanouissement plus profond semble souvent loin, "Pratiquer la Voie" de John Mark Comer se présente comme un phare de clarté et de sens. Ce livre, qui pousse à la réflexion, invite les lecteurs à entreprendre un voyage transformateur pour redécouvrir l'essence des disciplines spirituelles et leur pouvoir de cultiver une vie pleine de sens, à l'instar des enseignements des traditions anciennes. Avec la sagesse tirée de ses propres expériences et de réflexions éclairantes, Comer propose une exploration nuancée de la manière dont la pratique d'habitudes intentionnelles peut conduire à un profond renouvellement spirituel. Que vous cherchiez à ancrer votre foi, à trouver la paix dans le chaos, ou simplement à vous connecter plus profondément avec votre véritable moi, cette lecture captivante promet de vous guider vers une vie de plus grande joie, de simplicité et de bonté, vous incitant à emprunter un chemin où chaque pas devient une leçon et chaque moment, sacré.



# À propos de l'auteur

John Mark Comer est un pasteur, auteur et penseur reconnu, fortement engagé dans l'exploration et l'expression de l'intersection entre la foi, la culture et la transformation personnelle. Connu pour ses réflexions accessibles mais profondes, Comer a passé des années à naviguer dans les complexités de la spiritualité moderne, aidant les individus à poursuivre une vie centrée sur le Christ au milieu d'un monde de plus en plus rapide. Fort de son expérience en tant qu'ancien pasteur principal de l'Église Bridgetown à Portland, dans l'Oregon, et en tant que fondateur de Practicing the Way, John Mark Comer invite les lecteurs à entreprendre un voyage vers un discipulat intentionnel, basé sur les disciplines spirituelles. Son enseignement souligne l'importance de ralentir, de simplifier la vie et de cultiver des pratiques ancrées dans l'ancienne voie de Jésus pour s'épanouir dans la société agitable d'aujourd'hui.





Débloquez 1000+ titres, 80+ sujets

Nouveaux titres ajoutés chaque semaine

(E) Gestion du temps

Brand Leadership & collaboration



🖒 Créativité







**9** Entrepreneuriat

égie d'entreprise







Relations & communication

# Aperçus des meilleurs livres du monde















Knov

#### Liste de Contenu du Résumé

Chapitre 1: Jésus était un rabbin.

Chapitre 2: Trois objectifs d'un apprenti

Chapitre 3: "Disciple" est un nom, pas un verbe.

Chapitre 4: Es-tu chrétien ou apprenti?

Chapitre 5: Mais à quoi sommes-nous sauvés ?

Chapitre 6: Une façon de vivre.

Chapitre 7: Quiconque signifie quiconque.

Chapitre 8: Reste en moi.

Chapitre 9: Faire de Dieu une habitude.

Chapitre 10: « Je le regarde, il me regarde, et nous sommes heureux. »

Chapitre 11: La récompense de suivre Jésus, c'est Jésus.

Chapitre 12: Trouvez votre coin secret.

Chapitre 13: Tu dois éliminer sans concession le hurfy de ta vie.

Chapitre 14: La formation spirituelle n'est pas réservée aux chrétiens.

Chapitre 15: La formation définie

Chapitre 16: Pas de saints accidentels.



Chapitre 17: Trois stratégies perdantes

Chapitre 18: Problème n°1 : Le péché

Chapitre 19: Problème n°2 : Vous avez déjà reçu une formation.

Chapitre 20: Une théorie du changement en action

Chapitre 21: Mauvaise, mais aussi très bonne nouvelle : vous n'avez pas le

contrôle.

Chapitre 22: Jésus, le prototype

Chapitre 23: Rythme #1: Faire de la place pour l'Évangile (c'est-à-dire,

l'hospitalité)

Chapitre 24: Rythme #2 : Prêcher l'évangile

Chapitre 25: Rythme #3: Faire vivre l'Évangile

Chapitre 26: Les doux fardeaux de l'amour

Chapitre 27: La treille et la vigne

Chapitre 28: Vous avez déjà une règle de vie.

Chapitre 29: « Protéger et orienter »

Chapitre 30: Quatre choses qu'une bonne règle fera pour vous

Chapitre 31: Les pratiques définies

Chapitre 32: Sure! The translation for "The nine" in a context that is natural



and commonly used in French would be "Les neuf." If you need a more specific or contextual translation, please provide more details!

Chapitre 33: Voici quelques conseils.

Chapitre 34: Trouve ton moine intérieur.

Chapitre 35: The French translation for "Surrender" is "Reddition." If you prefer a more context-related expression, you could also use "Abandonner," which means "to give up." In a literary context, "Reddition" is often more suitable.

Chapitre 36: Le prix de la (non-)discipleship

Chapitre 37: Recommencer.

# Chapitre 1 Résumé: Jésus était un rabbin.

Dans le contexte du judaïsme du premier siècle, Jésus de Nazareth était perçu comme un rabbi, un enseignant vénéré reconnu pour sa profonde compréhension des enseignements spirituels et moraux. Le terme « rabbi » en hébreu signifie « maître » et désigne celui qui est un guide spirituel et un interprète expert de la Torah, les saintes écritures juives. Les rabbins étaient estimés non seulement pour leur savoir, mais aussi pour la vie exemplaire et pieuse qu'ils menaient. Chaque rabbi se distinguait par son « joug », une métaphore de ses interprétations spécifiques et de ses enseignements de la Torah, ainsi que de sa philosophie sur la manière de mener une vie significative en accord avec les principes divins. Il était courant que les rabbins viennent de divers milieux sociaux — certains étaient menuisiers ou agriculteurs — et qu'ils se forment sous d'autres rabbins avant de commencer leurs propres ministères itinérants, rassemblant et enseignant des disciples tout au long de leurs parcours.

Dans les Évangiles, Jésus est souvent appelé « rabbi », mais il était loin d'être ordinaire. Ses enseignements laissaient constamment les témoins ébahis et émerveillés en raison de l'autorité et de la sagesse avec lesquelles il parlait. On disait que Jésus possédait une compréhension inégalée de la nature humaine et de la spiritualité, rivalisant sans doute avec l'intellect de figures historiques comme Stephen Hawking ou le Bouddha. Cependant, malgré la profondeur de ses enseignements et leur potentiel à élever le



bien-être humain, beaucoup de gens, y compris des croyants se déclarant chrétiens, ne considèrent pas toujours Jésus comme une autorité intellectuelle sur des questions sociétales contemporaines telles que la politique, la justice raciale et la santé mentale.

Le rôle et la signification de Jésus vont au-delà de la définition typique d'un rabbi. Historiquement, le peuple juif anticipait un nouveau leader semblable à Moïse — désigné comme le Messie — qui les libérerait de l'oppression romaine. Il existait une croyance selon laquelle ce Messie émergerait en tant que grand enseignant et guide spirituel, renforçant ainsi le respect culturel juif pour les érudits des écritures. Les chrétiens, cependant, soutiennent que Jésus était plus que le Messie ; il affirmait être divin, une déclaration considérée comme blasphématoire par certains et qui a conduit à un conflit avec les autorités religieuses de son époque. De telles affirmations ont contribué à sa crucifixion, soulignant la menace que ses enseignements représentaient pour les structures de pouvoir établies.

En fin de compte, Jésus demeure une figure d'une immense signification spirituelle, vénérée non seulement pour sa sagesse et ses enseignements, mais aussi pour sa conception par ses disciples en tant que Fils de Dieu. Bien que certains le considèrent principalement comme un révolutionnaire ou un porte-parole théorique de certaines doctrines religieuses, la reconnaissance plus profonde de Jésus en tant que rabbi brillant et provocateur invite les croyants à le vénérer et à le suivre non seulement en tant que figure divine,



mais aussi en tant qu'enseignant perspicace dont les enseignements résonnent encore aujourd'hui avec une profonde pertinence. À travers sa vie et son héritage, Jésus offre un chemin vers la compréhension et l'épanouissement dans ce que les écritures appellent « le monde de notre Père ».



## Chapitre 2 Résumé: Trois objectifs d'un apprenti

Le concept de disciple, bien qu'il soit souvent associé à Jésus, n'est pas une idée nouvelle qu'il aurait introduite. Il s'agissait d'une pratique courante dans la culture juive, où les rabbins guidaient de petits groupes de disciples. Des rabbins renommés comme Hillel et Akiva avaient des disciples, qui constituaient une partie essentielle du système éducatif juif, semblable aux programmes de troisième cycle d'aujourd'hui. Pour bien comprendre le discipleship, il faut saisir ce système éducatif.

L'éducation juive commençait à l'âge de cinq ans au "bet sefer" (maison du livre), équivalent à l'école élémentaire, où l'on se concentrait sur la mémorisation de la Torah. À douze ou treize ans, les élèves terminaient généralement cette étape, mais seuls les plus capables avançaient au "bet midrash" (maison d'apprentissage) pour étudier davantage jusqu'à dix-sept ans. Très peu d'entre eux poursuivaient ensuite une formation en tant qu'apprentis sous un rabbin, un processus hautement sélectif rappelant les admissions dans les Ivy League d'aujourd'hui.

Devenir apprenti auprès d'un rabbin était un accomplissement prestigieux, nécessitant une immense dévotion. Le processus ne se limitait pas à l'excellence académique ; il s'agissait de s'engager dans un style de vie fondé sur trois objectifs principaux :



- 1. \*\*Être avec votre rabbin :\*\* Cela soulignait l'importance de la compagnie constante. Les apprentis quittaient leur vie antérieure pour suivre leur rabbin en permanence, absorbant ses enseignements à travers des interactions quotidiennes profondes et immersives.
- 2. \*\*Devenir comme votre rabbin :\*\* L'essence de l'apprentissage était la transformation. Il ne s'agissait pas seulement d'assimiler des enseignements, mais d'adopter les comportements, la parole et l'attitude du rabbin, visant à le refléter dans tous les aspects de sa vie.
- 3. \*\*Agir comme votre rabbin :\*\* L'objectif ultime était de devenir soi-même un rabbin. Les apprentis s'entraînaient pour poursuivre l'œuvre et les enseignements de leur rabbin, incarnant ses leçons et son approche.

Ce modèle de discipleship était exactement ce que Jésus offrait à ses disciples. Il les invitait à entrer dans une relation transformative qui allait au-delà de l'apprentissage, pour incarner sa vie et sa mission. Malgré les variations d'interprétation au fil des siècles, le cœur du discipleship reste inchangé : suivre Jésus, c'est devenir son apprenti, façonnant sa vie autour de l'idée d'être avec lui, de devenir comme lui et de réaliser son œuvre. C'est un parcours holistique et à vie, visant à reproduire les actions et les enseignements de Jésus dans sa propre vie et à étendre son influence.

En essence, le terme "disciple" signifie cette forme profonde d'apprentissage,



un engagement qui va au-delà d'une compréhension superficielle, pour devenir un voyage transformateur de vie et d'action, en tant que reflet de la vie et de la mission de Jésus.

# Chapitre 3 Résumé: "Disciple" est un nom, pas un verbe.

Le terme "disciple," souvent utilisé dans des contextes religieux, trouve ses origines dans l'hébreu "talmid," qui désigne un étudiant ou un praticien profondément engagé dans les enseignements et le mode de vie d'un maître. Une traduction efficace du mot "talmid" en anglais serait "apprentice," ce qui implique une approche holistique et pratique de l'apprentissage, contrairement à l'accent mis par le système éducatif occidental sur la mémorisation des données. À l'époque de Jésus, un apprenti apprenait au contact étroit de son enseignant, intégrant la sagesse et vivant ces enseignements dans sa vie quotidienne. L'objectif pour les disciples de Jésus n'était pas d'obtenir une certification, mais de maîtriser l'art de vivre en accord avec le royaume de Dieu, semblable à l'apprentissage d'une compétence par la pratique vécue plutôt que par l'étude théorique.

Il est important de noter que "disciple" est un nom, et non un verbe.

L'utilisation incorrecte du terme "disciple" en tant que verbe—comme poser la question, "Qui disciplines-tu ?"—est grammaticalement erronée et sémantiquement trompeuse. Cette utilisation verbale implique à tort que la croissance spirituelle est la responsabilité d'un mentor ou d'un leader externe. Cependant, le processus pour devenir disciple est un voyage personnel et un engagement. Bien que les dirigeants d'église puissent guider et soutenir, il appartient finalement à chaque individu d'accepter l'invitation de Jésus et de s'engager activement à apprendre de son exemple.



Être disciple, c'est donc choisir une vie dédiée à être avec Jésus, à lui ressembler et à agir comme il a agi. La formation spirituelle est une responsabilité personnelle, où chacun doit décider de vivre comme un étudiant perpétuel de Jésus. Cet engagement transcende la simple identification en tant que chrétien, intégrant l'ensemble de son existence dans la quête d'incarner les enseignements de Jésus. Les mots ont leur importance, car conceptualiser "disciple" en tant que nom souligne l'initiative personnelle et l'engagement continu nécessaires dans cet apprentissage spirituel.

# Pensée Critique

Point Clé: La formation spirituelle est une responsabilité personnelle Interprétation Critique: Imaginez-vous vous réveiller chaque jour non seulement en vous identifiant comme chrétien, mais en embrassant véritablement le rôle de disciple—un apprenti—poursuivant résolument l'incarnation des enseignements de Jésus. Cet engagement personnel exige de reconnaître que la croissance spirituelle provient de l'intérieur. Bien que votre communauté ecclésiale et vos dirigeants offrent un soutien inestimable, le choix d'intégrer les enseignements de Jésus dans chaque aspect de votre vie quotidienne ne dépend que de vous. Cette prise de conscience déclenche un changement, vous éloignant de la recherche de validation externe pour nourrir un élan intérieur, vous permettant de vivre de manière significative, reflétant l'amour et la sagesse de Jésus dans chaque interaction. Cette vie, dédiée à apprendre et à vivre comme Jésus, vous défie à vous engager activement, à internaliser les leçons et à aligner vos actions sur l'essence du royaume de Dieu. Un tel parcours redéfinit votre identité spirituelle, favorisant une croissance profonde et transformative qui résonne au-delà des simples étiquettes, vous conduisant vers une foi vécue à la fois profondément personnelle et universellement inspirante.



# Chapitre 4: Es-tu chrétien ou apprenti?

Dans ce chapitre, l'auteur examine la disparité entre les termes "chrétien" et "apprenti" en ce qui concerne les adeptes de Jésus, soutenant que le terme "chrétien" s'est éloigné de son intention originelle dans la culture occidentale moderne. Historiquement, dans le Nouveau Testament, "chrétien" n'apparaît que trois fois, tandis que "disciple" ou "apprenti" est mentionné 269 fois. Cela signifie que les textes ont été écrits par et pour les apprentis de Jésus, mettant l'accent sur une vie dédiée à l'imitation du Christ.

Le mot "chrétien", signifiant "petit Christ" ou "mini Messie", était à l'origine utilisé de manière péjorative. Au fil du temps, cependant, les adeptes l'ont adopté pour signifier leur dévotion. Pourtant, aujourd'hui, ce terme suggère souvent une simple affiliation culturelle ou intellectuelle au christianisme, plutôt qu'une véritable disciple ou un engagement à vivre comme Jésus.

À travers l'analyse de Michael Burkhimer sur la question de savoir si le président Lincoln était chrétien, le chapitre souligne l'ambiguïté entourant ce qui définit réellement un chrétien. Burkhimer suggère qu'être chrétien implique une croyance en la divinité de Jésus et en son rôle dans le salut, mais il fait remarquer qu'il n'est généralement pas question de suivre les enseignements de Jésus. Cette omission met en lumière le dilemme moderne où se revendiquer chrétien ne signifie pas nécessairement pratiquer la foi comme un apprenti.



Aux États-Unis, bien que 63 % se déclarent chrétiens, des enquêtes suggèrent qu'environ 4 % suivent activement Jésus en tant qu'apprentis. Cette dualité crée un environnement culturel où être étiqueté chrétien ne reflète pas nécessairement une profonde dévotion spirituelle, semblable à la distinction que fait le catholicisme entre les catholiques et les catholiques pratiquants. Cette situation appelle une délimitation aimante entre les chrétiens et les "chrétiens pratiquants".

Le chapitre rappelle qu'il existe dans les Évangiles deux groupes : les apprentis (adeptes engagés de Jésus, y compris les apôtres et d'autres) et les foules (tout le reste). Il n'y a pas de terrain d'entente pour les croyants qui adhèrent aux enseignements de Jésus mais ne vivent pas selon ceux-ci. Cette dichotomie sert de stimulante rhétorique, interrogeant les lecteurs sur le groupe auquel ils appartiennent.

Citant Dallas Willard, l'auteur soutient que le défi crucial aujourd'hui est de savoir si ceux qui s'identifient comme chrétiens deviendront de véritables disciples — étudiants et pratiquants de Jésus-Christ. L'argument soutient que si davantage de chrétiens devenaient de véritables apprentis, de nombreux problèmes mondiaux pourraient potentiellement être atténués. Jésus ne recherche pas une simple conversion au christianisme, mais un apprentissage plus profond dans le royaume de Dieu.



En essence, ce chapitre appelle à une réévaluation de ce que signifie être un adepte de Jésus, plaidant pour un passage d'un christianisme nominal à un apprentissage dévoué, incarnant activement les enseignements de Jésus dans la vie quotidienne.

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



# Pourquoi Bookey est une application incontournable pour les amateurs de livres



#### Contenu de 30min

Plus notre interprétation est profonde et claire, mieux vous saisissez chaque titre.



#### Format texte et audio

Absorbez des connaissances même dans un temps fragmenté.



#### Quiz

Vérifiez si vous avez maîtrisé ce que vous venez d'apprendre.



#### **Et plus**

Plusieurs voix & polices, Carte mentale, Citations, Clips d'idées...



# Chapitre 5 Résumé: Mais à quoi sommes-nous sauvés ?

Dans la discussion sur la crise contemporaine du discipulat au sein de l'église nord-américaine, une tendance préoccupante se dessine : un nombre significatif de millennials prennent leurs distances avec les pratiques de foi traditionnelles. Parmi ceux qui ont été élevés dans des cercles évangéliques, seulement 10 % restent des fidèles engagés, ou "disciples résilients", ce qui pose un problème sérieux pour l'église. Ce phénomène n'est peut-être pas un accident, mais un problème structurel enraciné dans la manière dont l'évangile a été historiquement communiqué.

Depuis la Seconde Guerre mondiale, une certaine version de l'évangile s'est répandue, où accepter le christianisme est perçu comme une simple transaction, plutôt que comme une transformation en cours. Cette vision implique que l'on peut obtenir le salut sans nécessairement devenir un apprenti de Jésus, conduisant ainsi beaucoup de nouveaux croyants à une forme de désillusion. Ils s'attendent à la promesse de la vie éternelle, mais se heurtent ensuite aux exigences du discipulat, qui n'étaient pas incluses dans la transaction initiale.

La dichotomie entre l'évangélisation et le discipulat représente une crise théologique. Dire simplement "oui à Jésus" ne conduit pas nécessairement à une vie d'apprentissage. Cela soulève des questions plus larges sur la véritable nature du salut : Pour quoi les individus sont-ils sauvés ? Cette



question essentielle reste souvent inexplorée dans de nombreux cercles d'église. Un évangile incomplet, axé sur des exigences minimales d'acceptation plutôt que sur une formation spirituelle holistique, échoue à saisir la plénitude des enseignements de Jésus sur le salut.

Une présentation courante de l'évangile met l'accent sur le péché individuel et la nécessité de croire en Jésus pour un salut après la mort, négligeant l'appel à établir une relation profonde et transformative avec Dieu. Cette vision limitée réduit le salut à un simple échappatoire à l'enfer, au lieu de voir la transformation plus large à laquelle nous invite la vie en Dieu. Selon les enseignements de Jésus, le salut est lié à l'incarnation du royaume de Dieu sur terre, où l'amour, la justice et la paix prévalent, accessibles à quiconque est prêt à s'engager en profondeur avec les enseignements de Jésus.

Historiquement, Jésus décrit un royaume de Dieu qui est disponible maintenant, invitant tous à faire partie de cette nouvelle réalité. Ce royaume qui se manifeste appelle les individus non seulement à croire, mais aussi à une transformation active et à participer à une vie semblable à celle de Jésus. Cette compréhension remet en question le christianisme de consommateur passif qui est souvent le résultat de cette version étroite de l'évangile, se concentrant uniquement sur la grâce sans transformation personnelle.

L'évangile de Jésus prône l'effort dans la transformation personnelle, ce qui



ne veut pas dire que l'on mérite la faveur de Dieu, mais cela s'inscrit dans une logique de réception. Comme le souligne le Sermon sur la Montagne, mettre en pratique les enseignements de Jésus revient à bâtir une fondation solide dans sa vie spirituelle. La compréhension erronée selon laquelle le salut annule tout effort spirituel personnel entraîne des fidèles qui se contentent de bénéficier des mérites de Jésus sans s'engager en tant que disciples fidèles. Ainsi, une révision de la compréhension de l'évangile est cruciale, mettant l'accent sur un discipulat actif comme élément essentiel de la foi chrétienne.



# Pensée Critique

Point Clé: Réimaginer le discipulat comme une participation active Interprétation Critique: Dans le monde d'aujourd'hui, vous vous retrouvez souvent prisonnier d'une version simplifiée de la foi, où le salut est présenté comme une décision unique plutôt qu'un parcours de transformation continue. Le chapitre 5 de 'Mettre en Pratique le Chemin' de John Mark Comer vous invite à dépasser cette perspective réductrice et à embrasser une foi dynamique et immersive. Redéfinir le discipulat comme une participation active, plutôt qu'une acceptation passive, peut profondément inspirer votre vie. En incarnant les enseignements de Jésus, vous ne croyez pas seulement en Lui comme un ticket pour échapper à l'enfer, mais vous entrez dans une existence vibrante, remplie de Dieu, qui résonne avec l'amour, la justice et la paix. Ce changement vous encourage non seulement à dire 'oui à Jésus', mais à poursuivre activement une vie d'introspection et de croissance spirituelle qui s'aligne avec Son chemin. Laissez cette notion de discipulat transformationnel vous inspirer à bâtir une fondation plus solide pour votre foi, capable de résister aux tempêtes de la vie, et conduisant à un chemin spirituel riche et épanouissant.



# Chapitre 6 Résumé: Une façon de vivre.

Les premiers disciples de Jésus étaient connus sous le nom de « la Voie », un terme qui englobe bien plus qu'une simple doctrine spirituelle ou éthique. Cela évoque un style de vie holistique, intégrant croyances, éthique et un parcours transformateur similaire à celui de suivre un chemin. Cette notion trouve ses racines dans le mot grec « hodos », signifiant « route ou chemin », que Jésus a utilisé de manière métaphorique pour décrire l'apprentissage à ses côtés.

L'invitation de Jésus à « me suivre » peut être perçue comme un appel à embrasser son mode de vie pour faire l'expérience de la vie qu'il promet. Cette perspective est reprise par l'évêque orthodoxe oriental Kallistos Ware, qui souligne que le christianisme va au-delà de simples théories ou enseignements ; c'est un chemin dynamique, un voyage de vie. En revanche, les pratiques religieuses modernes se concentrent souvent sur des doctrines et des règles morales, éclipsant l'importance d'un style de vie aligné avec Dieu.

L'affirmation de Jésus : « Je suis la voie, la vérité et la vie » a souvent été mal interprétée comme un jugement sur le salut et la damnation. Cependant, elle suggère principalement que l'harmonisation de ses enseignements (vérité) avec son mode de vie conduit à la vie « avec Dieu » qu'il offre. Cette idée est renforcée par Eugene Peterson, un pasteur presbytérien, qui a



remarqué que les chrétiens mettent souvent l'accent sur Jésus en tant que vérité, tout en négligeant son mode de vie, qui est crucial pour réaliser sa promesse.

Le mode de vie que Jésus a démontré est sans égal et offre un profond accès à la présence et à la puissance de Dieu. Cependant, cela nécessite de suivre le chemin défini par Jésus. Il a enseigné que, bien que beaucoup empruntent la « large voie », synonyme du suivi des normes sociétales et des désirs personnels, cela mène souvent à la destruction. Ce chemin se contraste avec la « porte étroite », qui représente un mode de vie conscient que peu osent prendre, mais qui mène à la vraie vie — tant ici que dans l'éternité.

Cette vie éternelle n'est pas simplement une prolongation de l'existence, mais une qualité de vie profonde, caractérisée par l'union avec Dieu, qui commence dès maintenant et se poursuit au-delà de la mort. Jésus a promis une vie abondante à ceux qui suivent ce chemin étroit. Sa vie débordait de sens et de liens, et il étend cette invitation à tout le monde. Bien que seule une minorité puisse accepter cette invitation, chacun peut choisir de devenir apprenti de Jésus et partager la vie qu'il propose.

En fin de compte, le concept de « la Voie » invite à une transition d'une simple croyance ou d'une conformité morale à un voyage dynamique et transformateur avec Jésus aux commandes, offrant une opportunité remarquable à tous ceux qui choisissent de le suivre.



## Chapitre 7 Résumé: Quiconque signifie quiconque.

Dans ces chapitres, le récit se concentre sur l'invitation universelle que Jésus a lancée aux gens pour devenir ses disciples, une offre radicale et inclusive qui contraste fortement avec la nature sélective des apprentissages rabbiniques traditionnels de l'époque. En effet, seuls les élèves les plus distingués étaient choisis pour étudier auprès d'un rabbi, semblable à l'admission dans une université prestigieuse aujourd'hui. Cependant, Jésus a rompu ce moule avec son appel inclusif : « Quiconque veut être mon disciple doit se renier, prendre sa croix et me suivre. »

Le terme « quiconque » a été révolutionnaire pour l'auditoire de Jésus, englobant toutes les personnes, peu importe leur origine — pêcheurs, zélotes, collecteurs d'impôts, fervents religieux ou pécheurs. Le chapitre souligne comment cet appel ouvert signifiait que tout le monde, quelle que soit sa situation sociale ou ses actions passées, pouvait aspirer à suivre Jésus et à participer au royaume de Dieu. Ce message reste d'une grande actualité aujourd'hui, invitant chacun, de tous les horizons, qu'il soit opprimé ou oppresseur, éduqué ou non, à le suivre.

Le récit établit une comparaison frappante en assimilant cette invitation à un scénario moderne où un professeur renommé offre à un élève ayant abandonné l'école la possibilité de devenir son étudiant, offrant une chance sans précédent de transformer sa vie. Cette métaphore souligne la décision



immédiate de Simon Pierre de suivre Jésus, abandonnant sa vie de pêcheur, un choix de carrière indiquant qu'il n'avait pas été sélectionné pour un apprentissage auprès d'un rabbi.

Cette exploration révèle une dimension essentielle de l'enseignement de Jésus : bien que ses adeptes soient encouragés à croire en lui, il est tout aussi important de reconnaître que Jésus croit en eux. Il les envisage grandir en devenant des individus incarnant l'amour, la joie, la paix et la bonté de Dieu, suggérant qu'une telle transformation est réalisable à travers un engagement solide en tant que disciples. Cependant, cette transformation exige un effort délibéré, plutôt que de se produire par hasard, nécessitant un réajustement des priorités pour mettre le suivi de Jésus au-dessus de tout.

Les chapitres approfondissent également le processus de disciple, mettant l'accent sur le fait que l'objectif principal est « d'être avec Jésus. »

S'appuyant sur les récits scripturaires, ils décrivent comment Jésus a commencé à façonner ses disciples en les invitant simplement à être en sa présence. Cette approche démontre que la première étape du disciple est de cultiver la conscience et l'attention à la présence de Jésus dans sa propre vie. Cette proximité conduit progressivement à devenir plus semblable à lui et, finalement, à accomplir des actes reflétant ses enseignements. L'histoire des premiers disciples illustre cette progression, puisqu'ils ont d'abord passé de longues périodes avec Jésus avant d'être envoyés pour enseigner et guérir.



Pour les suiveurs contemporains de Jésus, être avec lui ne se traduit pas par un voyage physique mais se manifeste à travers des pratiques spirituelles qui favorisent la pleine conscience de sa présence. Dans un monde où l'acte littéral de marcher derrière Jésus n'est pas possible, les croyants sont encouragés à s'engager dans la prière, la méditation et d'autres disciplines spirituelles comme moyens de rester proches de lui.



### Chapitre 8: Reste en moi.

La nuit précédant sa crucifixion, Jésus fit une promesse importante à ses disciples, affirmant qu'il demanderait au Père d'envoyer "un autre avocat" pour être avec eux pour toujours. Cet avocat est identifié comme le Saint-Esprit, qui continuerait l'œuvre de Jésus en étant un aide et un intercesseur toujours présent. L'expression "un autre avocat" en grec implique "un autre du même type", suggérant la continuité de la présence de Jésus parmi ses disciples par l'intermédiaire du Saint-Esprit.

Dans la théologie chrétienne, le Saint-Esprit n'est pas une force vague et impersonnelle, mais une personne, intégrante à la communauté divine d'amour qu'est la Trinité, aux côtés du Père et du Fils. Cette relation trinitaire est fondamentale pour comprendre la nature de Dieu comme une communauté d'amour désintéressé. Pour les fidèles de Jésus, être avec l'Esprit est synonyme d'être en communion avec Jésus et le Père, participant à ce flux divin d'amour.

Jésus ne se contenta pas de faire une promesse, mais il offrit également à ses disciples une pratique—une instruction pour "demeurer" en lui, utilisant la métaphore de la vigne et des sarments. Il expliqua que tout comme les branches doivent rester connectées à la vigne pour porter du fruit, ses disciples doivent rester unis à lui pour s'épanouir spirituellement. Le mot grec "men M", qui signifie demeurer ou habiter, soul:



de la présence de Jésus sa maison par le Saint-Esprit. Cette instruction n'est pas réservée à la vie monastique, mais s'applique à tous, quelles que soient leurs circonstances de vie.

Chacun "demeure" en quelque chose, que ce soit les réseaux sociaux, les divertissements ou d'autres activités, qui nous façonnent de diverses manières. Jésus lance un défi : évaluer où se trouve son foyer émotionnel et spirituel. En choisissant de faire de Dieu sa maison, on commence à développer le "fruit de l'Esprit," qui inclut l'amour, la joie, la paix et d'autres vertus. Cette pratique quotidienne transforme sa vie en un temple, un point de rencontre entre le ciel et la terre, incarnant la vision ultime d'un cosmos uni où le ciel et la terre ne font qu'un.

Historiquement, ce concept de "demeurer" a été exprimé de différentes manières par des figures spirituelles. L'apôtre Paul l'a décrit comme une prière incessante, tandis que Saint Jean de la Croix l'appelait "amour silencieux." Madame Guyon le décrivait comme un "acte intérieur continu de demeure," et les Quakers évoquaient le "centrage" dans la réalité fondamentale. Ces diverses expressions soulignent l'appel universel à travers l'histoire à cultiver la pratique de vivre constamment en présence de Dieu.

Frère Laurent, un moine connu pour ses profondes réflexions spirituelles, a merveilleusement capturé cela en l'appelant "la pratique de la présence de Dieu." Il reconnaissait que, bien que l'idée d'être avec Jésus soit séduisante,



elle nécessite une pratique délibérée. Demeurer est plus qu'une expérience passive ; c'est une compétence active qui requiert un entretien constant. À travers cette pratique, les croyants sont invités à vivre l'une des opportunités les plus extraordinaires de la vie : transformer leurs propres vies en un lieu de demeure de l'amour et de la présence divine.

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey

Fi

CO

pr



# **Retour Positif**

Fabienne Moreau

ue résumé de livre ne testent ion, mais rendent également nusant et engageant. té la lecture pour moi. Fantastique!

Je suis émerveillé par la variété de livres et de langues que Bookey supporte. Ce n'est pas juste une application, c'est une porte d'accès au savoir mondial. De plus, gagner des points pour la charité est un grand plus!

é Blanchet

de lecture eption de es, cous. J'adore!

\*\*\*

Bookey m'offre le temps de parcourir les parties importantes d'un livre. Cela me donne aussi une idée suffisante pour savoir si je devrais acheter ou non la version complète du livre! C'est facile à utiliser!"

Isoline Mercier

Gain de temps!

Giselle Dubois

Bookey est mon applicat intellectuelle. Les résum magnifiquement organis monde de connaissance

Appli géniale!

Joachim Lefevre

adore les livres audio mais je n'ai pas toujours le temps l'écouter le livre entier! Bookey me permet d'obtenir in résumé des points forts du livre qui m'intéresse!!! Quel super concept!!! Hautement recommandé! Appli magnifique

Cette application est une bouée de sauve amateurs de livres avec des emplois du te Les résumés sont précis, et les cartes me renforcer ce que j'ai appris. Hautement re

# Chapitre 9 Résumé: Faire de Dieu une habitude.

Le chapitre explore l'idée d'intégrer la spiritualité dans la vie quotidienne en faisant de Dieu un point de focalisation habituel de l'esprit. Il commence par interroger où nos pensées se dirigent naturellement tout au long de la journée : au réveil, pendant les tâches banales, et avant de s'endormir. Pour beaucoup, l'esprit s'égare souvent vers des préoccupations matérielles ou des rumination négatives, un phénomène que le psychologue Mihaly Csikszentmihalyi appelle "l'entropie psychique". Cependant, tant la spiritualité chrétienne ancienne que les neurosciences modernes s'accordent à dire que l'esprit est malléable et peut être rééduqué par une pratique délibérée pour se concentrer sur Dieu plutôt que sur le chaos.

Ce concept est illustré par la pratique de "la présence de Dieu", popularisée par un moine du XVIIe siècle nommé frère Laurent. Travaillant au milieu du bruit de la cuisine d'un monastère parisien, frère Laurent a appris à expérimenter Dieu à chaque instant, considérant la vie comme une expérience spirituelle unifiée. Cette idée d'intégrer Dieu dans la vie quotidienne est reprise par l'écrivain quaker Thomas Kelly, qui souligne l'importance de créer des habitudes mentales qui orientent continuellement l'esprit vers Dieu.

Dallas Willard élargit ce concept en soulignant l'importance d'un focus constant sur Dieu comme un aspect fondamental du soin de l'âme. Bien que



les distractions de la vie rendent cela difficile, Willard suggère que Dieu peut devenir une orientation mentale habituelle, semblable à une boussole qui pointe toujours vers le nord. Cette discipline s'inscrit dans des principes neuroscientifiques comme la "règle de Hebb", qui suggère que des pensées ou des actions répétées peuvent reconfigurer le cerveau.

Le chapitre aborde également le préjugé culturel contre les habitudes dans l'expérience spirituelle, soutenant que nos habitudes révèlent nos vérituelles passions et façonnent en fin de compte qui nous devenons. En redirigeant consciemment nos pensées vers Dieu, même brièvement tout au long de la journée, nous pouvons remodeler notre paysage mental. Au fil du temps, cette pratique peut créer de nouvelles connexions neuronales, facilitant le retour naturel de l'esprit vers Dieu et favorisant un réflexe spirituel profond.

Bien que faire de Dieu une habitude puisse d'abord sembler difficile et humblissant en raison de l'oubli constant et des distractions, cela offre une joie profonde et une harmonie avec notre désir inné de connexion divine. C'est une pratique réalisable qui réoriente l'esprit et l'âme vers Dieu, invitant ainsi à un changement transformateur. Le chapitre se conclut en encourageant les lecteurs à pratiquer la direction de leurs pensées vers Jésus, en cultivant une conscience constante de Son amour et de Sa présence dans leurs vies.



## Chapitre 10 Résumé: « Je le regarde, il me regarde, et nous sommes heureux. »

Le chapitre s'ouvre sur une histoire simple mais profonde partagée par Marjorie Thompson, une animatrice de retraite et directrice spirituelle. Dans cette histoire, un prêtre du XVIIIe siècle demande à un vieux paysan, qui passe de longues heures en réflexion silencieuse à l'église, ce qu'il fait.

L'homme répond : « Je le regarde, Il me regarde, et nous sommes heureux. » Cet échange résume l'essence de la spiritualité chrétienne, où la relation avec Dieu est décrite comme un « Amour s'aimant » par saint Ignace de Loyola. Cela signifie que la véritable joie se trouve dans la pratique contemplative de la présence de Dieu, faisant écho à la pensée de l'écrivain orthodoxe oriental Kallistos Katafygiotis, qui a souligné que la connexion la plus importante entre Dieu et les humains est celle de l'amour.

Le chapitre invite les lecteurs à reconsidérer le processus de « demeurer » en chrétienté comme plus qu'un simple exercice mental pour le bien-être émotionnel. Il le décrit comme une connexion relationnelle profonde avec Jésus, qui va au-delà des pensées et des sentiments pour devenir une expérience de l'amour divin. La pratique de la « contemplation » est introduite, ancrée dans la tradition biblique, comme un moyen puissant de transformer les croyants à l'image de Jésus grâce à une réflexion régulière et aimante sur la présence de Dieu.



Au cœur de cette discussion se trouve l'idée que la transformation spirituelle ne se produit pas seulement par l'apprentissage de l'amour mais par l'expérience directe de celui-ci. Ce thème est renforcé par une référence à la prière de l'apôtre Paul pour les Éphésiens, soulignant que comprendre l'amour de Dieu nécessite plus que l'intellect ; cela demande une connexion expérimentale. Cette transformation est possible lorsque les individus s'engagent dans la tradition contemplative de la prière, caractérisée par une attention concentrée sur l'amour de Dieu, plutôt que par l'emploi de mots seuls.

Le chapitre fait un contraste entre la prière contemplative et d'autres pratiques de méditation, soulignant son objectif distinct : être rempli de la présence et de l'amour de Dieu. Alors que d'autres pratiques méditatives se concentrent sur le lâcher-prise ou être présent dans l'instant, la prière contemplative cherche à expérimenter Dieu de manière plus profonde. Cette approche est soulignée par la citation du théologien Karl Rahner, suggérant que les chrétiens de demain doivent adopter une approche mystique de la spiritualité — une quête pour vivre personnellement et directement les vérités théologiques.

En résumé, le chapitre appelle à un retour aux racines contemplatives du christianisme, mettant en évidence les pièges de considérer la foi comme un simple moyen d'arriver à une fin. Au contraire, il plaide pour voir Jésus comme le but ultime de la vie spirituelle, invitant les fidèles à expérimenter



directement l'immensité de l'amour de Dieu, qui détient le pouvoir transformateur de faire d'eux des personnes d'amour et de joie profonds.



## Chapitre 11 Résumé: La récompense de suivre Jésus, c'est Jésus.

Ce chapitre explore le parcours profond et personnel vers l'épanouissement et la joie dans une relation avec Jésus à travers la prière. L'auteur commence chaque journée par un rituel de réflexion silencieuse, inspiré par les anciennes disciplines spirituelles chrétiennes. Ce moment se passe dans un espace dédié, où il s'engage dans la prière, la méditation sur les Écritures, et écoute la voix de Dieu. Malgré les distractions et les défis liés à la concentration dans un monde trépidant et digital, l'auteur considère ce moment de calme comme le point culminant de sa journée, où il se sent le plus proche de Dieu.

Dans une culture qui privilégie la productivité et le succès matériel, la pratique de la prière peut sembler peu productive, voire inutile. Pourtant, ceux qui vivent une connexion authentique avec Dieu à travers la prière comprennent que c'est le summum de l'existence humaine. L'acte de prier devient un moyen d'approfondir sa relation avec Jésus, considéré comme la récompense ultime. Il s'agit de cultiver une amitié avec Jésus, semblable à ce que Thomas à Kempis décrit comme une « amitié familière avec Jésus » dans son ouvrage, \*L'Imitation de Christ\*.

Le texte encourage les lecteurs à persévérer dans la prière, même lorsqu'ils font face à des distractions ou à des émotions difficiles. L'essentiel est de se



présenter continuellement et de s'engager dans le processus, en gardant la foi qu'une connexion authentique et une compréhension émergeront avec le temps. La réflexion souligne le contraste entre une vie passée dans des distractions mondaines et une vie centrée sur la communion spirituelle, et suggère que la véritable vie se trouve dans l'amitié avec Jésus.

Le chapitre pousse le lecteur à reconsidérer ce qu'il priorise dans sa vie et à raviver le désir d'une relation plus profonde avec Jésus. Il se termine par une invitation à chercher ce que Jésus appelait « le lieu secret » — un espace personnel de réflexion silencieuse et de construction d'une amitié authentique avec Lui. C'est ici que l'on peut commencer à saisir « la vie qui est vraiment la vie », rendue possible par le sacrifice de Jésus.



### Chapitre 12: Trouvez votre coin secret.

Dans ce chapitre, l'accent est mis sur le pouvoir transformateur de la découverte d'un espace personnel, exempt de distractions, pour prier, inspiré par les enseignements et les pratiques de Jésus. Dans sa sagesse, Jésus a souligné l'importance du « où » dans la prière, suggérant qu'il faille se retirer dans une pièce intérieure privée—un concept ancré dans le terme grec « tameion », semblable à un garde-manger ou à un placard isolé dans une maison galiléenne du premier siècle. Cela met en lumière la valeur de la solitude pour se connecter à Dieu, puisque Jésus se retirait fréquemment dans de tels lieux tranquilles, appelés « er mos » en ressourcer avant de revenir auprès du monde.

S'inspirant de sa propre expérience, l'auteur réfléchit à la nécessité d'un environnement propice pour s'engager pleinement dans des pratiques spirituelles. Ce principe reflète le mode de vie que Jésus a incarné—un cycle rythmique de retraites en prière solitaire suivi de retours pour servir les autres. Ces espaces isolés ne se limitent pas à une seule forme ; ils peuvent aller d'un bureau paisible en pleine forêt à un coin de chambre, voire à un parc en ville, tant qu'ils offrent un sanctuaire pour la réflexion tranquille et la communion avec Dieu.

Le chapitre suggère que trouver un lieu secret ne se résume pas seulement à la séclusion physique, mais qu'il s'agit également de cultiver une habitude et



un rythme de solitude, de silence et de tranquillité—une pratique essentielle au développement spirituel tant pour les introvertis que pour les extravertis. Il conteste la misconception historique selon laquelle un engagement spirituel profond est réservé aux moines ou aux individus introvertis, plaidant au contraire que cela constitue une pratique nécessaire pour tous

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



## Lire, Partager, Autonomiser

Terminez votre défi de lecture, faites don de livres aux enfants africains.

#### Le Concept



Cette activité de don de livres se déroule en partenariat avec Books For Africa. Nous lançons ce projet car nous partageons la même conviction que BFA : Pour de nombreux enfants en Afrique, le don de livres est véritablement un don d'espoir.

#### La Règle



**Gagnez 100 points** 

Échangez un livre Faites un don à l'Afrique

Votre apprentissage ne vous apporte pas seulement des connaissances mais vous permet également de gagner des points pour des causes caritatives! Pour chaque 100 points gagnés, un livre sera donné à l'Afrique.



## Chapitre 13 Résumé: Tu dois éliminer sans concession le hurfy de ta vie.

Le texte met en lumière l'importance de ralentir et de simplifier sa vie pour devenir un apprenti de Jésus. Contrairement aux méthodes populaires d'amélioration personnelle qui se concentrent sur le fait de faire plus ou sur l'accumulation de bonnes habitudes, l'appel à suivre Jésus consiste à faire moins et à dire non à l'excès. L'idée est d'aligner sa vie sur les trois objectifs d'un apprenti : être avec Jésus, devenir comme Lui, et agir comme Il a agi. Cette approche de réduction vise à faire de Jésus le centre de sa vie au milieu des emplois du temps souvent chaotiques et chargés que nous maintenons aujourd'hui.

Dallas Willard a décrit l'impatience comme le plus grand ennemi de la vie spirituelle, qui nous empêche d'atteindre le bien-être émotionnel et une existence spirituellement épanouissante. Un défi majeur pour suivre Jésus consiste à éliminer l'impatience de nos vies, ce qui entraîne un manque de repos, des barrières à la prière et un décalage par rapport à la croissance spirituelle. La comparaison de nos vies pressées avec le rythme destructeur de la vie moderne souligne que la vie avec Dieu est reléguée au second plan lorsque nos emplois du temps sont trop chargés.

L'analogie du crâne sert de puissant rappel sur la mortalité et la nécessité d'éviter de gaspiller sa vie sur des futilités. La pratique de Saint Benoît de



réfléchir à sa mortalité met l'accent sur l'importance de vivre une vie centrée sur ce qui compte réellement, ce qui s'aligne avec la tradition monastique chrétienne, qui implique de porter des robes noires et de rencontrer fréquemment des rappels de la mort. Cette prise de conscience encourage à vivre pour les "vertus de l'éloge" — qui nous sommes devenus en tant qu'individus grâce à nos relations et notre caractère — plutôt que pour les "vertus du résumé", qui se concentrent sur les réalisations mondaines.

Le "crâne" symbolise cette préparation à l'éternité et la quête d'une vie bien vécue, en nous formant spirituellement. Benoît, apprenti de Jésus, considérait la vie comme un terrain d'entraînement pour devenir une personne d'amour, reflétant le caractère de Jésus. Cela s'inscrit dans l'objectif d'un apprenti : non seulement apprendre d'un rabbin sage mais également incarner la vie que le maître a vécue. Le processus d'apprentissage, historiquement appelé "imitatio Christi" (l'imitation du Christ) ou ce que nous reconnaissons aujourd'hui comme "formation spirituelle", nécessite d'organiser nos vies autour du chemin de la croissance spirituelle.

En fin de compte, le texte invite le lecteur à réfléchir à la possibilité de faire de Jésus le centre de son existence, en utilisant ses pratiques pour ralentir la vie et se concentrer sur le développement spirituel, avec la promesse que vivre de cette manière pourrait être plus épanouissant que l'existence pressée que beaucoup mènent. Il encourage à essayer cette vie centrée sur Jésus à un rythme plus lent, afin de vivre une connexion plus profonde avec Dieu et de



Essai gratuit avec Bookey

trouver une satisfaction au-delà de l'agitation de la vie moderne.

## Chapitre 14 Résumé: La formation spirituelle n'est pas réservée aux chrétiens.

La formation spirituelle ne se limite pas au christianisme ; elle est un aspect intrinsèque de notre humanité. Dès notre naissance, et même avant, nous entreprenons des voyages de transformation continus. Nos vies impliquent un processus de croissance, d'évolution, de désintégration et de reformation, que nous en ayons conscience ou non. Ce changement perpétuel est résumée dans le concept de formation spirituelle, qui n'est ni optionnelle ni statique.

La question fondamentale n'est donc pas de savoir si nous sommes formés, mais plutôt en quoi nous sommes formés. Cette formation est influencée par une multitude de facteurs, tels que la génétique, l'éducation familiale, les expériences personnelles, l'éducation, les habitudes, les relations et l'environnement. Des figures aussi variées que Mère Teresa, Hitler, Gandhi, le président Mao, et des personnalités modernes comme Michelle Obama et Lady Gaga ont toutes été façonnées par ces influences. C'est un processus universel qui nous façonne en identités spécifiques.

Peu importe que nous nous engagions ou non dans des disciplines spirituelles, comme la méditation ou la lecture de textes spirituels, nous sommes toujours en train d'être modelés : chaque pensée, émotion, décision et interaction participe à ce processus. La formation spirituelle peut nous conduire, comme le dit C.S. Lewis, à devenir soit « des horreurs immortelles



», soit des « splendeurs éternelles ». Dans ce contexte, chacun est dans un état constant de transformation, soit vers l'amour et la grâce d'une figure comme Jésus, soit vers des forces destructrices du péché et de la mort. Comme l'a suggéré le philosophe Dallas Willard, l'orientation de notre vie, qu'elle soit vers la vie ou la mort, se précise avec le temps et se trouve cimentée par nos choix.

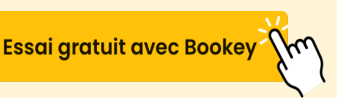
Ce processus devient particulièrement évident chez les personnes âgées. Les gens de plus de quatre-vingts ans incarnent souvent les extrêmes de la nature humaine ; ils peuvent être parmi les individus les plus compatissants et aimants ou les plus amers et vindicatifs. Cette dichotomie résulte de décennies d'expériences de vie et de choix qui façonnent leur esprit et leur caractère. Ainsi, la formation spirituelle est un parcours continu et à vie pour devenir une personne, influencé par tous les aspects de la vie qui nous transforment en ce que nous sommes.



### Pensée Critique

Point Clé: L'inévitabilité de la formation spirituelle

Interprétation Critique: Accepter l'inévitabilité de la formation spirituelle signifie reconnaître le processus continu d'être façonné par tout ce que nous rencontrons dans la vie, de nos pensées à notre environnement. En comprenant que ce voyage transformateur est inévitable, vous êtes poussé à devenir plus intentionnel dans les choix que vous faites chaque jour. Cette prise de conscience encourage une recherche consciente de ces pratiques et de ces relations qui vous façonneront en un être compatissant et de caractère, dirigeant votre transformation vers la positivité et la croissance plutôt que de laisser un dérive passive vers la négativité et la destructivité.





## Chapitre 15 Résumé: La formation définie

Dans le chapitre "Formation Définie", l'auteur explore le concept de la formation spirituelle dans la voie de Jésus, expliquant comment cela se rapporte au fait de devenir son véritable soi tel qu'imaginé par Dieu. Ce parcours contraste fortement avec la culture actuelle de "sois fidèle à toi-même", qui mène souvent à une uniformité dictée par des instincts primitifs tels que la cupidité et l'immoralité. Contrairement à ces chemins éculés, la formation spirituelle à travers Jésus consiste à évoluer vers notre soi originel, modelé par l'amour.

La formation spirituelle est un processus transformateur qui se déroule progressivement tout au long de la vie plutôt que d'être un événement unique. Elle remet en question l'amour de la société moderne pour la gratification immédiate, nous rappelant que la croissance de l'âme est un processus lent. Comme le dit James Houston, professeur au Regent College, "La formation spirituelle est le mouvement humain le plus lent." Ce changement graduel nécessite de la patience et de la persévérance, car la transformation concerne le fait d'être façonné par Dieu alors que nous nous abandonnons à Sa grâce transformative.

L'auteur souligne que la formation spirituelle n'est pas initiée par soi-même; c'est quelque chose que Dieu fait en nous lorsque nous nous rendons disponibles à Lui. En empruntant des analogies à l'Écriture, l'auteur illustre



notre relation avec Dieu : Il est le berger, le potier et la mère qui nourrit un enfant dans le ventre. Alors que Dieu nous transforme, notre rôle est de coopérer et de nous abandonner à Sa grâce, comme le souligne le proverbe : "Sans Dieu, nous ne pouvons pas. Sans nous, Dieu ne le voudra pas." La communauté des dépendants a montré que notre pouvoir ne réside pas en nous mais dans la grâce d'une Puissance Supérieure—Dieu.

Un apprenti de Jésus organise sa vie autour de l'idée de devenir plus semblable à Christ, caractérisé le plus profondément par l'amour. La croissance spirituelle ne se mesure pas par le savoir ou l'engagement dans l'église, mais par la présence et la qualité de l'amour dans nos relations les plus proches. L'objectif de la formation spirituelle, comme le note Robert Mulholland, est d'être façonné à l'image de Christ pour le bien des autres, ce qui contraste avec l'auto-réalisation moderne qui se concentre souvent sur le gain individuel.

L'idée de "Christ en nous" est centrale dans ce processus, soulignant que la ressemblance à Christ résulte de Sa présence en nous. Cette transformation est un acte de grâce, souvent décrite comme une 'incorporation' ou une intégration dans la vie de Dieu par le Christ. Le concept met en avant une union intime avec Dieu, s'inspirant des enseignements de Jésus dans Jean 17, qui parle d'être un avec le Père. Cette invitation divine offre la possibilité de guérison et nous rend capables de devenir des agents de l'amour de Dieu dans le monde.



En fin de compte, la formation spirituelle n'est pas simplement une amélioration personnelle, mais un parcours vers l'union avec Dieu—devenir quelqu'un qui incarne l'amour désintéressé de Jésus à travers un abandon croissant à la Trinité. En devenant une personne imprégnée d'amour divin, on trouve un véritable sens, suggérant une union qui réalise la raison de l'existence humaine.

### Pensée Critique

Point Clé: Transformation à travers la Formation Spirituelle Interprétation Critique: Dans votre cheminement vers la découverte de votre véritable moi tel qu'envisagé par Dieu, laissez la formation spirituelle redéfinir votre vie. Ce processus transformateur offre une nette divergence par rapport aux normes sociétales, où la quête mène souvent à une uniformité banale dictée par des tendances primitives. La formation spirituelle vous invite à vous débarrasser des couches superficielles et à embrasser une évolution plus profonde vers l'authenticité, façonnée par l'amour. Ne l'envisagez pas comme un changement rapide, mais comme un voyage durable nécessitant votre patience et un esprit ouvert. Rappelez-vous, la transformation n'est pas une aventure solitaire; c'est un jeu divin où la grâce de Dieu agit sur votre volonté d'être remodelé. Alors que vous alignez votre vie sur l'idée d'être plus semblable à Christ, saisissez la beauté de cette évolution progressive. Laissez l'amour définir votre croissance, résonnant dans chaque relation et enrichissant votre existence d'un but au-delà de la simple satisfaction personnelle. Dans ces moments d'abandon, trouvez l'épanouissement en incarnant l'amour désintéressé de Jésus, réalisant votre potentiel divin, façonné par les mains délicates du Créateur.



## Chapitre 16: Pas de saints accidentels.

Le chapitre intitulé "Pas de Saints par Hasard" explore la notion selon laquelle devenir semblable à Christ est un parcours délibéré et difficile. Contrairement à ce que certains pourraient imaginer, la maturité spirituelle et la sainteté ne sont pas des qualités que l'on acquiert par accident du jour au lendemain. Ce chapitre souligne que la véritable formation spirituelle ne se produit pas par pur hasard ; elle demande une intentionnalité et un engagement actif à suivre Jésus.

L'auteur met en lumière une idée reçue présente dans l'Église nord-américaine : celle qui réduit la croissance spirituelle à la simple fréquentation de l'église, à la lecture de la Bible, à la prière et aux dons. Cependant, bien que ces pratiques soient bénéfiques, elles ne constituent pas, à elles seules, une voie solide pour devenir un "apprenti" de Jésus. En s'appuyant sur les recherches de Dr. Janet Hagberg et Robert Guelich, le chapitre décrit un processus en six étapes du développement spirituel et note que la plupart des chrétiens stagnent à un niveau de maturité basique, atteignant rarement leur plein potentiel en Christ.

Un problème significatif identifié est l'absence d'une théorie du changement cohérente ou efficace — une compréhension structurée de la manière de grandir spirituellement. Ce manque laisse de nombreux chrétiens en adolescence spirituelle, sans avancer vers la maturité. Le chapitre cite



Richard Foster, une voix influente en formation spirituelle, qui a constaté un manque généralisé de compréhension ou de conscience de la façon dont la transformation spirituelle se produit.

L'auteur explique les diverses conséquences de cette ignorance : une

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



monde débloquent votre potentiel

Essai gratuit avec Bookey







### Chapitre 17 Résumé: Trois stratégies perdantes

L'exploration de la manière de se transformer véritablement à l'image de Jésus commence par l'identification de stratégies courantes mais inefficaces que les gens emploient souvent dans leur cheminement spirituel. En tant que pasteur, j'ai observé ces trois « stratégies perdantes » pendant plus de vingt ans.

#### Stratégie perdante n°1 : La volonté

Bien que la volonté soit importante, elle n'est pas une méthode durable pour un changement profond. Le taux d'échec notoire des résolutions de Nouvel An—où 80 % échouent d'ici la fin janvier—illustre ses limites. La volonté, tout comme un muscle, est limitée et peut s'épuiser rapidement, ce qui la rend inadaptée à une transformation durable. Les petits changements sont gérables, mais les habitudes bien ancrées, les influences familiales et les réactions subconscientes, comme le trauma, exigent plus qu'un simple effort personnel. Les enseignements de Jésus soulignent que le véritable changement vient du cœur. Le processus nécessite un partenariat entre l'effort personnel et la grâce divine, nous permettant de créer un espace pour des pratiques qui permettent à Dieu d'opérer une guérison et une transformation profondes. Comme le fait remarquer l'auteure Leslie Jamison, croire en quelque chose de plus grand que notre volonté reflète la nécessité de ce

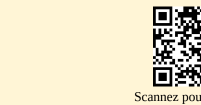


partenariat divin.

Stratégie perdante n°2: Plus d'études bibliques

La deuxième idée reçue est de croire qu'un accroissement des connaissances bibliques équivaut à une maturité spirituelle. Bien que les Écritures soient une fondation essentielle pour façonner le comportement chrétien, la connaissance à elle seule ne mène souvent pas à la transformation. Cela découle d'un état d'esprit occidental centré sur l'intellect, où la compréhension cognitive est souvent priorisée à tort sur une pratique holistique. Le philosophe James K. A. Smith illustre parfaitement que suivre Jésus, c'est avant tout pratiquer de manière incarnée, à l'instar de la maîtrise d'une discipline physique comme l'aïkido, plutôt que d'acquérir des théories académiques. Savoir commandements de Dieu est différent de les incarner naturellement. Par exemple, comprendre la valeur de la générosité ne fait pas automatiquement de nous des personnes généreuses : une intégration plus profonde des enseignements de Jésus dans notre neurobiologie est nécessaire. L'étude de la Bible et les activités de l'Église sont essentielles, mais sans une véritable incarnation, elles manquent souvent de pouvoir transformateur.

Stratégie perdante  $n^{\circ}3$ : Le coup de pouce céleste



Enfin, certains attendent un changement miraculeux et instantané semblable à un « téléchargement » du ciel, faisant des parallèles avec des scènes de fiction comme « The Matrix ». Bien que les interventions divines puissent entraîner des changements profonds et nécessaires, compter uniquement sur ces moments peut mener à la paresse spirituelle. Le véritable disciple travaille quotidiennement et avec diligence, pas seulement à la recherche d'expériences spirituelles intenses. Dans les Évangiles, Jésus a guéri de nombreuses personnes sur le plan physique, mais il n'a pas rectifié instantanément les défauts de caractère de ses disciples ; au lieu de cela, il les a guidés vers une croissance au fil du temps. Le cheminement du disciple implique une croissance progressive et par étapes, similaire aux processus de maturation naturels.

En résumé, ces stratégies mettent en avant des aspects précieux de la croissance spirituelle, comme l'importance de la volonté, des Écritures et des rencontres divines. Cependant, utilisées de manière isolée, elles restent insuffisantes. Reconnaître cela ouvre la voie à l'exploration de méthodes efficaces pour une transformation authentique à l'image du Christ. Deux problèmes sous-jacents à ces stratégies...



### Chapitre 18 Résumé: Problème n°1 : Le péché

Le chapitre sur le « péché » explore sa nature complexe au sein de la condition humaine, tel qu'en conviennent divers penseurs de différentes traditions. Plutôt que de ne se limiter qu'aux actions, le péché est également reconnu comme une condition inhérente à notre existence. Ce chapitre examine trois dimensions du péché : le péché que nous commettons, le péché qui nous est fait, et le péché qui nous entoure.

- 1. \*\*Le péché commis par nous\*\* : Il s'agit de la forme de péché la plus manifeste, englobant les erreurs, méfaits et actions nuisibles que nous commettons intentionnellement. L'auteur insiste sur le fait qu'il est crucial de reconnaître notre tendance à « foutre les choses en l'air » pour notre développement spirituel, car nier cette facette revient à courir un ultramarathon tout en étant gravement handicapé.
- 2. \*\*Le péché subi par nous\*\* : Au-delà de nos actions, nous expérimentons également le péché en tant que victimes. Cela inclut les blessures, injustices et trahisons que nous endurons, reliant notre méchanceté personnelle à notre souffrance. Le chapitre souligne l'importance de guérir de ces traumatismes pour progresser sur notre chemin spirituel.
- 3. \*\*Le péché qui nous entoure\*\* : La dernière dimension considère les influences sociétales et environnementales qui nous corrompent, que l'on



appelle également traumatisme secondaire. Cette idée s'aligne avec le concept du péché originel, suggérant que nous naissons dans un monde enclin à faire le mal, compliquant nos efforts pour vivre de manière vertueuse.

La vision conventionnelle occidentale du péché, centrée sur la culpabilité et l'innocence, est reconnue mais critiquée pour sa rétrécissement. Le chapitre propose des paradigmes alternatifs, tels que considérer le péché comme une maladie de l'âme et le salut comme une guérison holistique. Cette perspective s'inscrit dans la pensée chrétienne primitive, où Jésus est perçu comme un « médecin de l'âme ».

Le chapitre souligne le pouvoir transformateur de la confession—non pas comme une forme d'autocritique publique, mais comme un acte de nommer nos défauts et blessures au sein d'une communauté bienveillante. La confession, à l'instar des pratiques des Alcooliques Anonymes (AA), implique une honnêteté radicale, une remise à un pouvoir supérieur, et un soutien communautaire. Cette structure triadique est essentielle pour la croissance spirituelle et la guérison.

En conclusion, affronter nos péchés est le premier pas vers la guérison et la transformation. L'ignorance et l'auto-tromperie entravent le progrès, soulignant la nécessité de l'introspection et de la vulnérabilité. Le véritable changement commence par une reconnaissance ouverte de nos failles et par



l'acceptation de l'intervention divine et communautaire pour faciliter notre chemin vers l'amour et la plénitude.



## Chapitre 19 Résumé: Problème n°2 : Vous avez déjà reçu une formation.

Dans ce chapitre, l'auteur remet en question l'idée selon laquelle les individus commencent la vie avec une ardoise vierge, en l'abordant spécifiquement d'un point de vue chrétien. Le chapitre établit d'abord que notre nature inhérente est soumise à de puissantes forces préexistantes qui nous façonnent, indépendamment de nos croyances spirituelles ou de nos intentions de devenir plus semblables à Jésus. Ces forces sont identifiées comme les histoires que nous croyons, nos actions habituelles et nos relations.

- 1. \*\*Histoires que nous croyons\*\*: Les êtres humains sont des créatures narratives qui construisent des cartes mentales à travers les histoires, lesquelles guident notre compréhension du monde et influencent nos actions. Par exemple, si quelqu'un adopte la narration matérialiste de la société qui assimile la richesse au bonheur, il peut devenir animé par la convoitise et l'insatisfaction. Au contraire, croire aux enseignements de Jésus sur la richesse, en la voyant comme un obstacle à l'épanouissement spirituel, pourrait amener quelqu'un à mener une vie de simplicité et de générosité, reflétant ainsi un caractère à la manière de Jésus. Au final, les histoires que nous adoptons dictent qui nous devenons.
- 2. \*\*Habitudes\*\* : Le chapitre fait référence au concept de "pouvoir de



l'habitude" de Charles Duhigg, soulignant que nos actions répétées nous façonnent profondément. Les activités que nous pratiquons régulièrement — comme regarder la télévision ou faire du shopping — font plus que simplement occuper notre temps ; elles modèlent notre moi intérieur et nos désirs. Ainsi, notre caractère est en somme la somme de nos habitudes, qu'elles nous dirigent vers le bien ou le mal.

3. \*\*Relations\*\*: Nos interactions avec la famille et les amis définissent significativement qui nous sommes, nous conduisant souvent à refléter ceux avec qui nous nous associons. L'influence de notre famille d'origine, de nos pairs, des groupes sociaux et des affiliations culturelles est profondément ancrée, affectant nos actions, nos croyances et même nos choix politiques. L'auteur insiste sur l'importance de discerner les manières dont nous avons été façonnés sans le vouloir par notre environnement afin de garantir qu'ils soient plus en adéquation avec les enseignements de Jésus.

L'auteur souligne que la formation chrétienne est une forme de contre-formation, contrastant avec les normes culturelles dominantes. Citant la lettre de Paul aux Romains, il est commandé de résister à la conformité aux modèles mondains et de poursuivre plutôt la transformation en figures semblables à Christ. Dans l'environnement profondément formateur de la Rome antique, cette contre-formation était d'une importance cruciale, tout comme c'est le cas à notre époque, face à des pressions culturelles diverses.



Pour incarner véritablement les enseignements de Jésus, les gens doivent examiner rigoureusement les forces qui les façonnent et les remplacer délibérément par des histoires, des habitudes et des relations qui les orientent vers la croissance spirituelle et l'épanouissement. La vie est intrinsèquement un processus de formation spirituelle, et reconnaître les actions quotidiennes comme des actes liturgiques peut aider à modifier la trajectoire d'un individu, passant d'une forme déformée par les influences séculaires à une richesse spirituelle. En s'associant intentionnellement à Jésus dans leurs choix quotidiens et en poursuivant les pratiques qu'il a exemplifiées, les individus peuvent aspirer à devenir "pleinement vivants", reflétant ainsi l'image divine en eux. Cette démarche soulève la question fondamentale : comment peut-on efficacement s'associer à Jésus dans ce voyage de transformation ?



### Chapitre 20: Une théorie du changement en action

Dans ce chapitre, l'auteur présente une "théorie de changement opérationnelle", un modèle de transformation spirituelle et personnelle. Cette théorie, bien qu'elle ne soit pas une vérité absolue, puise dans divers domaines, notamment les Écritures, la psychologie et les sciences sociales, et vise à aider ceux qui recherchent une transformation dans leur cheminement spirituel.

- 1. \*\*Enseigner (Vérité) :\*\* Le chapitre souligne le rôle essentiel de l'enseignement dans la redéfinition de nos croyances et de nos cadres mentaux. Jésus, considéré comme un rabbi, transmet une vérité qui aide à contrecarrer les mensonges et les fausses histoires véhiculées dans la société. L'être humain a la capacité unique d'imaginer et parfois de croire à des illusions, ce qui rend le rôle de la vérité crucial pour la croissance spirituelle. Transformer notre vision de Dieu, comme l'a suggéré Tozer, influence directement qui nous devenons, rendant ainsi impératif de confronter et de guérir nos images fausses de Dieu.
- 2. \*\*Pratiques (Entraînement) :\*\* Tout comme on ne se lancerait pas dans un marathon sans entraînement, la croissance spirituelle nécessite une pratique et un effort continus. L'auteur insiste sur l'importance des disciplines spirituelles, à l'instar des régimes d'entraînement, comme étant nécessaires pour incarner les enseignements de Jésus, tels que vivre sans



anxiété. La pratique, plutôt que de simples essais, cultive le type de caractère qui s'aligne avec les valeurs de Jésus.

- 3. \*\*Communauté :\*\* En mettant en lumière le fait que la croissance spirituelle ne peut se faire dans l'isolement, le chapitre souligne la nécessité d'une communauté comme creuset pour un véritable progrès dans la vie chrétienne. Le salut est perçu comme une expérience collective, semblable à une adoption dans la famille de Dieu, favorisant des relations qui réparent ce qui est brisé par la chute de l'homme. Malgré les défauts inhérents à toute église, embrasser et participer à la communauté est essentiel, car la véritable croissance se produit dans des relations interpersonnelles authentiques.
- 4. \*\*Le Saint-Esprit :\*\* Le chapitre met en avant le pouvoir transformateur du Saint-Esprit en tant que source ultime de changement. Bien que les pratiques et la communauté fournissent une structure pour la croissance, c'est la grâce et la puissance du Saint-Esprit qui engendrent un véritable changement, accomplissant le travail difficile dans notre cheminement vers la ressemblance à Christ.
- 5. \*\*Au fil du temps :\*\* La transformation est décrite comme une "longue obéissance dans la même direction", soulignant la patience et un engagement à long terme. Contrairement à la gratification instantanée recherchée par la société, la croissance spirituelle nécessite un investissement de temps constant et intentionnel, semblable à la manière de nourrir toute relation



significative.

6. \*\*À travers la souffrance :\*\* Le chapitre conclut en reconnaissant le potentiel transformateur de la souffrance. Les épreuves, bien que douloureuses, représentent des opportunités de profonde croissance et de formation du caractère. En ouvrant sa douleur à Dieu, la souffrance peut devenir un creuset pour façonner son âme à l'image de Jésus.

En résumé, le chapitre offre une vision holistique de la transformation spirituelle, mêlant divers éléments tels que l'enseignement, la pratique, la communauté, la guidance divine, le temps et la souffrance en un chemin cohérent vers la ressemblance à Jésus—transformant notre cœur, notre esprit et notre âme dans le processus.

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



Débloquez 1000+ titres, 80+ sujets

Nouveaux titres ajoutés chaque semaine

(E) Gestion du temps

Brand Leadership & collaboration



🖒 Créativité







**9** Entrepreneuriat

égie d'entreprise







Relations & communication

## Aperçus des meilleurs livres du monde















Knov

## Chapitre 21 Résumé: Mauvaise, mais aussi très bonne nouvelle : vous n'avez pas le contrôle.

Le chapitre commence par une affirmation profonde selon laquelle les individus ne contrôlent pas leur cheminement spirituel. C'est une leçon difficile, particulièrement à l'ère numérique d'aujourd'hui, où la technologie a conditionné les gens à attendre des gratifications instantanées et des solutions faciles. Ayant grandi dans la Silicon Valley, l'auteur est particulièrement conscient de la nature duale de la technologie : son potentiel positif ainsi que son impact néfaste sur le développement personnel et spirituel. Elle favorise une attente irréaliste selon laquelle la vie devrait être facile, rapide et contrôlable.

Cependant, la croissance spirituelle, surtout dans la tradition chrétienne qui aspire à devenir comme Jésus, est décrite comme un processus progressif et ardu, comparable à l'entretien d'un vignoble plutôt qu'à la commande d'un fast-food. Il y a un danger à croire que maîtriser des techniques spirituelles peut mener à la perfection personnelle ; au contraire, la formation spirituelle implique de renoncer à son contrôle pour se laisser guider par Dieu et d'embrasser la grâce divine.

Cette vérité difficile est finalement libératrice car elle rappelle aux croyants que le salut et la transformation viennent par Jésus, et non par leurs propres efforts. Le chemin vers la ressemblance à Christ est souvent long et semé



d'embûches, mais il promet une joie profonde et un épanouissement semblables à ceux d'une mère se réjouissant après l'accouchement. Le changement peut être lent, mais la transformation en une personne remplie d'amour, de joie et de paix est accessible.

Le chapitre aborde ensuite le concept d'apprentissage auprès de Jésus. Tout comme les étudiants dans divers domaines cherchent à incarner les compétences et les pratiques de leurs enseignants — qu'il s'agisse de plomberie ou de médecine — les disciples de Jésus sont appelés à imiter ses actions et ses enseignements. L'Évangile des Actes est présenté comme une continuité des œuvres de Jésus, montrant comment ses disciples ont poursuivi sa mission après son ascension. Le processus de formation est comparé à un apprentissage en quatre étapes : observer, assister, pratiquer avec conseils, et enfin, poursuivre le travail de manière autonome.

Le chapitre souligne qu'être un apprenti de Jésus signifie s'efforcer de vivre comme lui le ferait dans son propre contexte de vie — une idée résumée par la question : « Que ferait Jésus à ma place ? » Cette perspective encourage les croyants à s'engager dans leurs circonstances distinctes — que ce soit un emploi, la famille ou un rôle communautaire — avec la mentalité d'incarner les enseignements et les actions de Jésus.

Le récit reconnaît un scepticisme commun : la difficulté de croire qu'on peut imiter Jésus, qui était divin. Cependant, le chapitre se termine par un rappel



de la figure biblique de Jean, affirmant que vivre véritablement en Jésus implique de s'efforcer de vivre comme lui l'a fait, malgré les défis et les différences de circonstances. Ce parcours d'apprentissage est un effort de toute une vie pour refléter la présence du Christ dans la vie quotidienne.



#### Pensée Critique

Point Clé: Lâcher prise et accueillir la grâce divine

Interprétation Critique: Vous avez probablement déjà lutté avec le désir de contrôler chaque aspect de votre vie, surtout dans votre cheminement spirituel. Cependant, ce chapitre illustre puissamment comment la véritable croissance spirituelle exige de relinquish ce contrôle et de faire confiance à la grâce divine à la place. Dans un monde qui prône les résultats immédiats—où appuyer sur 'entrée' satisfait votre curiosité en quelques secondes—vous pourriez être tenté d'appliquer la même attente à votre parcours spirituel. Mais la véritable transformation, comme le souligne ce chapitre, nécessite un processus plus proche d'un soin patient d'un vignoble que d'un passage rapide par un drive-in. En relâchant votre emprise sur la perfection et en confiant votre chemin à l'influence de l'amour et de la sagesse du Christ, vous vous ouvrez à un profond sens de liberté et d'émancipation. Oui, c'est lent et semé d'embûches, comme gravir une montagne sans vue claire sur le sommet. Pourtant, n'est-il pas magnifique de savoir que vous êtes promis à la joie profonde d'être rempli d'amour, de joie et de paix, tel un tendre cep se renforçant au fil du temps ? À chaque pas, chaque tentative de voir le monde à travers les enseignements de Jésus, vous vous rapprochez d'une vie embrassant la véritable abondance et l'épanouissement.



#### Chapitre 22 Résumé: Jésus, le prototype

Le chapitre intitulé « Jésus le Prototypique » explore la compréhension théologique de Jésus en tant que modèle pour l'humanité. Les écrivains du Nouveau Testament désignent Jésus comme les « prémices », une métaphore agricole qui indique le premier signe d'une récolte plus abondante. Dans ce contexte, Jésus représente l'exemple initial de ce que les humains peuvent devenir en lui, le qualifiant ainsi de « prototype » d'un nouvel être humain. Cela implique que la vie de Jésus sur Terre constitue une version avancée du potentiel humain, servant de modèle pour la manière dont chacun peut façonner sa propre existence.

À l'opposé de cette vision, de nombreux chrétiens occidentaux interprètent les miracles de Jésus principalement comme une preuve de sa divinité plutôt que comme un guide pour vivre. Cette perspective découle de l'ère des Lumières, où le rôle de Jésus a été réduit à celui d'un grand enseignant, permettant aux gens de suivre sélectivement ses enseignements. Cela a donné naissance à une contre-argumentation soulignant les actes miraculeux de Jésus comme des preuves de sa nature divine. Cependant, cette logique est erronée car elle néglige le fait que les disciples de Jésus et les premiers prophètes hébreux ont également accompli des miracles sans être assimilés à Dieu.

Le chapitre aborde ensuite la source du pouvoir miraculeux de Jésus,



l'attribuant au Saint-Esprit plutôt qu'à des capacités divines inhérentes. L'Évangile de Luc met en lumière que Jésus agissait « par la puissance de l'Esprit », soulignant la dépendance à la connexion divine plutôt que l'exercice de pouvoirs divins. Cela signifie que l'incarnation de Jésus était une démonstration à la fois de sa véritable divinité et de son authenticité humaine, de ce que l'on peut accomplir lorsqu'on est en accord avec Dieu.

Jésus lui-même a affirmé que quiconque croit en lui fera les œuvres qu'il a accomplies, et même plus grandes. Bien que les savants débattent du sens de « choses plus grandes », le consensus est que cela implique une continuation, et non une diminution, de son œuvre. Le même pouvoir spirituel qui a permis à Jésus et à ses apôtres est à la disposition des croyants, les exhortant à se remettre au Père et à être réceptifs aux conseils du Saint-Esprit.

À travers cela, les croyants sont encouragés à devenir des disciples dignes de confiance avec le pouvoir spirituel, capables de le gérer avec grâce. Cette quête implique de comprendre le ministère de Jésus, qui s'est déployé à travers des étapes de solitude, de communauté et de ministère actif. Le ministère de Jésus peut se résumer en trois rythmes fondamentaux : créer des opportunités pour l'Évangile, prêcher l'Évangile et démontrer l'Évangile. Chacun de ces aspects met en avant la manière dont les croyants peuvent participer activement à l'avènement du royaume de Dieu sur Terre, en suivant l'exemple de Jésus.



#### Pensée Critique

Point Clé: Jésus comme Prototype de l'Humanité

Interprétation Critique: En reconnaissant Jésus comme le prototype de l'humanité, vous êtes invité à considérer sa vie comme un modèle pour votre propre parcours spirituel et pratique. Plutôt que de voir uniquement ses miracles comme une preuve de sa divinité, interprétez-les comme des démonstrations de ce qui est réalisable grâce à la connexion divine. Cette compréhension vous encourage à vous harmoniser avec le Saint-Esprit, vous permettant de canaliser la puissance spirituelle dans votre vie comme Jésus l'a fait. L'invitation est d'embrasser la promesse que vous pouvez incarner ce potentiel divino-humain, en participant activement aux rythmes du ministère de Jésus — solitude, communauté, et action — et ainsi contribuer au déploiement du royaume de Dieu sur Terre.



# Chapitre 23 Résumé: Rythme #1 : Faire de la place pour l'Évangile (c'est-à-dire, l'hospitalité)

Rythme n°1 : Faire de la place pour l'Évangile à travers l'hospitalité

Le monde moderne regarde souvent le christianisme avec hostilité, le considérant comme une partie du problème plutôt que de la solution. Ce n'est pas nouveau ; même à l'époque de Jésus, beaucoup étaient si hostiles à son message qu'ils l'ont finalement tué. Dans une telle atmosphère chargée, comment peut-on créer un espace pour Dieu ? Jésus a démontré une manière simple mais profonde : à travers les repas.

L'histoire de Zachée dans Luc 19 en est un exemple frappant. Zachée, un collecteur d'impôts méprisé, comparable à un collaborateur nazi, était quelqu'un avec qui aucun rabbin respectable ne voudrait dîner. Pourtant, Jésus ne se contenta pas de manger avec lui, il le transforma en disciple. Les repas, comme l'a exprimé l'anthropologue Mary Douglas, servent de "marqueurs de frontières" : ils peuvent à la fois séparer et unir. Dans la culture juive du premier siècle, partager un repas signifiait acceptation et communauté. Jésus a subverti cette norme en utilisant les repas pour inviter ceux qui étaient à la marge—collecteurs d'impôts, pécheurs et gentils—dans le royaume de Dieu.



Dans l'Évangile de Luc, la nourriture est un thème récurrent, soulignant son importance dans le ministère de Jésus. Comme l'a noté le théologien Robert Karris, "Dans l'Évangile de Luc, Jésus se rend soit à un repas, soit est à un repas, soit revient d'un repas." Cela reflète la mission et la méthode de Jésus : chercher et sauver les perdus simplement en mangeant et en buvant avec eux.

Cette approche, appelée "hospitalité" dans le Nouveau Testament, provient du terme grec "philoxénie", qui signifie amour du stranger. L'hospitalité se dresse en contraste frappant avec la xénophobie, incarnant une réelle acceptation de l'"autre". En créant des espaces accueillants, les chrétiens peuvent progressivement guider les autres sur leur chemin spirituel.

Henri Nouwen a souligné l'importance de l'hospitalité dans un monde rempli de solitude et d'aliénation. C'est à la fois une pratique planifiée et un mode de vie—une ouverture fondamentale envers les autres. En agissant avec hospitalité, nous reflétons la nature accueillante du divin, offrant sécurité, communauté et joie. Rosaria Butterfield appelle cela "l'hospitalité radicalement ordinaire", qui transforme les étrangers en voisins et les voisins en famille de Dieu.

Les repas sont idéaux pour favoriser les connexions et ouvrir des dialogues, ce qui en fait un cadre parfait pour partager l'Évangile. Il n'est pas nécessaire d'être un évangéliste chevronné ou d'avoir un cadre parfait ; il suffit d'une



table pour rassembler les gens. Cette méthode, suivant l'exemple de Jésus, est une pratique universelle que chacun peut adopter. En réutilisant les repas pour étendre l'accueil de Dieu, nous pouvons inviter les autres à explorer la foi de manière authentique et significative.

## Chapitre 24: Rythme #2: Prêcher l'évangile

Le chapitre intitulé « Rythme #2 : Prêcher l'Évangile » commence par une anecdote touchante sur le fils adolescent de l'auteur, Jude, qui est perturbé par une rencontre avec des évangélistes de rue. Cette expérience, au cours de laquelle des chrétiens proclamaient bruyamment l'évangile avec des pancartes et des mégaphones, a laissé Jude inquiet que de telles méthodes puissent éloigner les gens de Jésus, plutôt que de les attirer, en particulier son ami non chrétien. Cela reflète un malaise plus large que beaucoup ressentent à l'égard des méthodes évangéliques datées ou agressives.

L'auteur évoque un conflit intérieur concernant l'évangélisation, éprouvant de l'amour pour l'évangile mais se sentant gêné à l'idée de le prêcher de manière traditionnelle. Il suggère que le problème de fond n'est pas seulement l'inefficacité des méthodes, mais plutôt un manque global d'activité évangélique. Un sondage du Barna Group souligne cette tension parmi les millennials qui, tout en reconnaissant la valeur de partager leur foi, trouvent également problématique de le faire de manière directe.

Dans la culture plurielles et postmoderne d'aujourd'hui, le prosélytisme est souvent perçu négativement. Pourtant, la vérité est que tout le monde prêche une sorte d'évangile — qu'il s'agisse de mouvements sociaux, de tendances sanitaires ou d'idéologies politiques — chacun prétendant offrir de l'espoir et des solutions. La question clé, alors, n'est pas de savoir si l'on prêche,



mais quel message est partagé.

L'auteur définit simplement l'évangile comme la diffusion de la bonne nouvelle de Jésus et le fait de vivre dans le royaume de Dieu. Contrairement à certaines idées reçues, l'évangile n'est pas seulement une promesse pour l'au-delà, mais une invitation à mener une vie transformative avec Jésus ici et maintenant. À travers ses enseignements et son sacrifice, Jésus propose un chemin vers une vie épanouissante mêlée à l'amour divin et à la création d'une nouvelle société fondée sur la paix et la justice.

Le chapitre soutient que nous avons perdu notre sens de témoignage en raison des réactions contre les styles d'évangélisation maladroits et jugeants, qui ont souvent laissé les gens se sentir dévalués. Pourtant, le témoignage est vital pour la discipleship chrétienne et devrait être revitalisé avec des méthodes réfléchies et culturellement sensibles.

Cinq meilleures pratiques pour l'évangélisation dans un contexte séculier sont présentées :

- 1. \*\*Offrir l'hospitalité\*\* : Créer des communautés à travers de simples actes comme cuisiner ensemble crée des espaces naturels pour partager sa foi.
- 2. \*\*Trouver où Dieu agit déjà\*\* : Partir du principe que Dieu est actif dans



la vie de chacun et s'engager là où sa présence est déjà ressentie, plutôt que de commencer chaque interaction à zéro.

- 3. \*\*Témoigner\*\* : L'évangélisation devrait être aussi simple que de partager des expériences personnelles sur l'œuvre de Dieu dans sa vie, semblable au témoignage dans un procès plutôt qu'à une démarche commerciale.
- 4. \*\*Agir\*\* : S'engager dans les dons spirituels présents dans le Nouveau Testament comme la guérison et la prophétie pour partager l'évangile de manière puissante, calme et aimante.
- 5. \*\*Vivre une belle vie\*\*: La portée de l'église primitive découlait en grande partie du fait que des chrétiens ordinaires vivaient de belles vies qui attiraient les autres. Vivre selon l'exemple de Jésus, avec sa communauté profonde et son attention aux autres, offre une alternative séduisante à un monde solitaire.

En fin de compte, une évangélisation efficace à notre époque pourrait signifier aller à la rencontre des gens là où ils souffrent, offrant une présence aimante tout comme Jésus l'a fait. L'auteur appelle à un nouvel engagement envers cet aspect de la foi, avertissant que le fuir pourrait freiner la croissance spirituelle. Partager l'évangile répond à une profonde loi spirituelle : pour vraiment expérimenter la présence de Dieu, les croyants



doivent le transmettre à travers leurs mots et leurs exemples.

En conclusion, le chapitre invite les lecteurs à réfléchir à qui autour d'eux pourrait avoir besoin de la bonne nouvelle de Jésus et les encourage à s'engager avec ces individus de manière authentique et significative.

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



# Pourquoi Bookey est une application incontournable pour les amateurs de livres



#### Contenu de 30min

Plus notre interprétation est profonde et claire, mieux vous saisissez chaque titre.



#### Format texte et audio

Absorbez des connaissances même dans un temps fragmenté.



#### Quiz

Vérifiez si vous avez maîtrisé ce que vous venez d'apprendre.



#### **Et plus**

Plusieurs voix & polices, Carte mentale, Citations, Clips d'idées...



## Chapitre 25 Résumé: Rythme #3 : Faire vivre l'Évangile

Chapitre trois du livre explore le concept de démontrer l'Évangile à travers des actions qui incarnent les enseignements de Jésus. Contrairement à un simple discours, Jésus vivait l'Évangile à travers des expressions concrètes du royaume de Dieu sur terre, mêlant harmonieusement parole et acte. Il souligne que Jésus ne se contentait pas de parler du royaume de Dieu ; il le vivait à travers ses actions et ses interactions avec les autres. Le récit montre que lorsque Jésus était présent, le royaume l'était aussi.

Une manière significative dont Jésus a manifesté le royaume était l'hospitalité, comparée par les prophètes hébreux à un grand festin où tous, Juifs et Gentils, se rassemblaient dans une nouvelle communauté de paix et de justice. Cette vision a été réalisée par Jésus à travers ses repas avec des « pécheurs », qui n'étaient pas seulement symboliques du salut, mais représentaient le salut lui-même, comme le montre sa rencontre avec Zachée.

Le chapitre évalue de manière critique comment les générations précédentes de chrétiens, influencées par les Lumières, ont mal interprété les récits de miracles. Au lieu de cela, il propose que ces histoires soient perçues comme des signes du royaume de Dieu qui s'introduit dans le monde. Jürgen Moltmann, théologien allemand, a soutenu que les miracles sont des restaurations de l'ordre naturel, contrant le chaos et la destruction que l'humanité a appris à considérer comme normaux.



Le chapitre présente quatre signes du royaume régulièrement démontrés par Jésus et ses disciples : la guérison, la délivrance, la prophétie et la justice. En matière de guérison, Jésus est devenu célèbre en tant que guérisseur à travers Israël, les malades étant amenés à lui en masse. Son influence se poursuivit avec l'Église primitive, où la guérison devint une pratique reconnue même parmi les apôtres.

La délivrance est mise en avant, car Jésus exposait et chassait les forces démoniaques, un concept difficile à comprendre dans un monde sécularisé. Cependant, ces actes révèlent une vision du monde plus profonde où coexistent des êtres humains et non-humains, dont certains menacent les intentions de Dieu pour l'humanité.

La prophétie est un autre signe où Jésus et ses disciples démontraient la capacité à accéder à une connaissance divine au-delà de la compréhension humaine. L'apôtre Paul appelait cela prophétie, une capacité que le chapitre explique comme accessible aux croyants par l'Esprit. La prophétie consiste à transmettre des paroles ou des impressions venues de Dieu, abordées avec humilité et amour.

La justice, le dernier signe, est présentée comme un élément central du cœur de Dieu, Jésus poursuivant une tradition de prophètes hébreux plaidant en faveur de la justice. La justice implique de remettre les choses dans l'ordre,



illustrée par la purification du temple par Jésus. Pratiquer la justice signifie se désavantager pour le bénéfice des autres et participer à la restauration de l'ordre dans le monde.

Le chapitre se termine en encourageant les croyants à vivre une vie ouverte à ces signes, s'associant à Dieu dans les moments quotidiens. Cela implique d'être attentif à où Dieu agit et de se joindre à Lui, suivant le mantra de Jésus qui consiste à faire seulement ce qu'il voit le Père faire. Il invite les lecteurs à ralentir, à devenir présents à chaque instant et à reconnaître les opportunités divines qui les entourent, soulignant que chaque interaction et chaque jour est imprégné du potentiel de miracles.



## Chapitre 26 Résumé: Les doux fardeaux de l'amour

Dans "Les Joyaux Fardeaux de l'Amour", le concept d'équilibrer les exigences de la vie avec un cheminement spirituel significatif est exploré. À une époque marquée par l'anxiété et le stress, nous sommes rappelés que suivre les enseignements de Jésus ne consiste pas à ajouter des tâches écrasantes, mais à reconnaître notre rôle collectif, Paul décrivant l'Église comme "le corps du Christ". Cette analogie souligne l'idée qu'aucune personne seule n'est responsable de tout ; c'est un fardeau partagé où chacun de nous contribue de manière unique.

Les réflexions de Thomas Kelly indiquent que Dieu nous confie à chacun d'entre nous des tâches spécifiques — un "joyeux fardeau d'amour" — qui s'inscrivent dans un tableau plus vaste d'amour universel avec des missions individuelles. Nous ne pouvons pas porter toutes les croix, mais à travers nos inclinations personnelles, nous sommes attirés par des causes ou des activités particulières qui résonnent en nous, apportant de la joie.

Ces énergies d'amour se manifestent principalement dans deux domaines : notre travail et les "bonnes œuvres". Le travail, perçu comme un appel ou un ministère, est élevé au-delà de simples responsabilités professionnelles pour devenir des expressions d'amour, comme le montrent les paroles de Tony Evans. L'état d'esprit transformateur évolue d'une simple notion de gestion du temps à l'infusion de nos rôles d'un sens, dont Jésus s'acquitterait dans



notre travail. Comme l'a illustré le Dr Martin Luther King Jr., l'excellence dans n'importe quelle tâche, aussi banale soit-elle, constitue une forme de service profondément significative.

Le second domaine de l'amour inclut des actes de gentillesse spontanés, faisant écho à l'appel de Jésus à ses disciples d'être la lumière à travers leurs bonnes actions. Les élans intérieurs pour de petits gestes de générosité signifient souvent notre "joyeux fardeau", et répondre à ceux-ci peut mener à un bonheur profond.

Il existe une tension entre les vies contemplatives et actives—être avec Jésus par rapport à faire comme il l'a fait—qui ne devrait pas être contradictoire mais plutôt une harmonie conduisant à une vie équilibrée et pleine de sens. Surmonter une existence réactive et le chaos de la vie moderne au profit d'une action intentionnelle alignée spirituellement représente le chemin le plus difficile mais aussi le plus épanouissant.

Pour des aspirations spirituelles, comme visiter le Japon, un plan est essentiel. Tout comme nous organisons nos finances ou nos emplois du temps, une approche structurée est tout aussi nécessaire pour la croissance spirituelle. La planification intentionnelle nourrit la profondeur spirituelle, comme le souligne Pete Scazzero, en allant au-delà des simples bonnes intentions pour offrir une vie disciplinée repensée pour une transformation divine.



John Ortberg souligne l'urgence de réorganiser nos journées pour une joie profonde et un contentement avec Dieu, nécessitant de se libérer du rythme effréné et épuisant de la vie moderne. Le discipulat devient un effort conscient de ralentir, créant un espace pour une métamorphose spirituelle.

Une planification réfléchie fournit une feuille de route, veillant à ce que nos efforts spirituels ne soient pas seulement des aspirations mais des parcours réalisés vers une vie qui ressemble davantage à celle de Jésus.

## Pensée Critique

Point Clé: Équilibrer les Exigences avec des Fardeaux Joyeux Interprétation Critique: Le concept des 'Fardeaux Joyeux de l'Amour' met en lumière une approche transformative des exigences de la vie en considérant certaines tâches comme des responsabilités joyeuses. Cette idée vous invite à remodeler votre état d'esprit et à aborder les obligations de votre vie non pas comme de lourds fardeaux, mais comme des appels significatifs et épanouissants à l'action. En reconnaissant que vous avez des contributions uniques à offrir, ces tâches passent d'une source d'accablement à des quêtes significatives qui résonnent profondément avec l'appel de votre cœur. Cette perspective vous encourage à intégrer l'amour dans votre travail quotidien, transformant les tâches ordinaires en expressions extraordinaires de votre individualité et de votre but. En abordant vos devoirs avec l'esprit d'un disciple de Jésus, vous transformez votre vie en une voie de croissance spirituelle, équilibrant les moments d'action avec la contemplation, et trouvant finalement une vie riche en joie, en signification et en service.



## Chapitre 27 Résumé: La treille et la vigne

Dans le chapitre "La treille et la vigne", l'auteur introduit le concept de "Règle de Vie", un cadre inspiré des pratiques chrétiennes anciennes, jugé essentiel pour l'église de demain. Ce concept répond à la question fondamentale posée par les premiers disciples de Jésus, qui reste d'actualité : comment se transformer véritablement par le discipulat ?

La Règle de Vie n'est pas un ensemble de règles ; c'est plutôt une règle unique (du mot latin "regula") semblable à une treille dans un vignoble. Une treille sert de support qui permet à une vigne de croître et de porter du fruit en l'élevant vers la lumière et en guidant son développement. De la même manière, pour les disciples de Jésus—appelés apprentis—une Règle de Vie agit comme un cadre spirituel qui les soutient et les guide pour demeurer en Jésus (la vigne), produire des fruits spirituels et se protéger contre les vulnérabilités spirituelles.

Cette Règle comprend un emploi du temps, des pratiques et des rythmes relationnels qui alignent la vie sur un désir fondamental d'être avec Jésus, d'imiter son caractère et d'accomplir ses œuvres. Cela ne signifie pas simplement obéir à des règles, mais organiser sa vie autour de l'aspect le plus important : sa relation avec Dieu. Comme l'exprime Rich Villodas, il s'agit d'un ensemble d'engagements inspirés par l'Esprit favorisant l'intégralité en Christ.



Historiquement, dans l'église primitive, les termes "Chemin de Vie" et "Règle de Vie" étaient synonymes, reflétant un mode de vie dédié aux enseignements du Christ. Notamment, dans le Nouveau Testament, l'apôtre Paul évoque son mode de vie qui s'harmonise avec ses enseignements. Plus tard, avec la latinisation des pratiques ecclesiastiques, des figures comme Saint Benoît ont popularisé le terme "Règle" pour désigner le même principe.

Une Règle de Vie peut être comparée à la stabilité que le mariage apporte au milieu des émotions fluctuantes, David Brooks décrivant l'engagement comme structurant le comportement pendant les moments où l'amour est mis à l'épreuve. Le chapitre souligne la sagesse de Dietrich Bonhoeffer, plaidant pour l'engagement plutôt que pour des émotions passagères, comme fondation pour maintenir l'amour et entraîner la transformation.

En fin de compte, la Règle de Vie met l'accent sur la contrainte par l'engagement, parallèle à la transformation métamorphique des chenilles en papillons. C'est à l'intérieur de cette structure engagée que la véritable maturité spirituelle et la transformation se produisent, permettant aux disciples d'évoluer en créatures de beauté durable dans leur parcours spirituel.



## Chapitre 28: Vous avez déjà une règle de vie.

Le concept de "Règle de Vie" suggère que chacun d'entre nous a un ensemble d'habitudes et de routines, qu'elles soient formulées de manière consciente ou non, qui façonnent notre existence quotidienne. Ce cadre peut être bénéfique ou nuisible, organisé vers le succès à long terme ou soumis à des désirs éphémères. Il est crucial de comprendre et d'évaluer votre Règle de Vie pour déterminer si elle correspond à vos objectifs souhaités.

L'idée est de réaliser une introspection spirituelle, semblable aux évaluations effectuées dans le monde des affaires, qui reconnaît que votre système de vie actuel est parfaitement conçu pour produire les résultats que vous vivez. Si vous vous sentez émotionnellement déséquilibré, déconnecté des aspects spirituels, stressé, ou si vous éprouvez des difficultés à devenir une personne plus aimante, cela peut indiquer que votre mode de vie mérite d'être réévalué.

La Règle de Vie proposée remet en question les définitions modernes de la liberté, suggérant que la véritable libération n'arrive pas par un choix sans restriction, mais en intégrant des contraintes bénéfiques. Cette idée fait écho aux réflexions de Francis Spufford, qui a noté que notre liberté perçue peut parfois nous conduire à des situations de vie insatisfaisantes. Le message souligne que ce sont nos actions quotidiennes qui définissent qui nous devenons.



L'idée d'Annie Dillard selon laquelle « la façon dont nous passons nos journées est, bien sûr, la façon dont nous passons nos vies » est reformulée ici pour mettre l'accent sur la croissance spirituelle. Les décisions quotidiennes contribuent à façonner notre identité personnelle, comme le

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey

Fi

CO

pr



# **Retour Positif**

Fabienne Moreau

ue résumé de livre ne testent ion, mais rendent également nusant et engageant. té la lecture pour moi. Fantastique!

Je suis émerveillé par la variété de livres et de langues que Bookey supporte. Ce n'est pas juste une application, c'est une porte d'accès au savoir mondial. De plus, gagner des points pour la charité est un grand plus!

é Blanchet

de lecture eption de es, cous. J'adore!

\*\*\*

Bookey m'offre le temps de parcourir les parties importantes d'un livre. Cela me donne aussi une idée suffisante pour savoir si je devrais acheter ou non la version complète du livre! C'est facile à utiliser!"

Isoline Mercier

Gain de temps!

Giselle Dubois

Bookey est mon applicat intellectuelle. Les résum magnifiquement organis monde de connaissance

Appli géniale!

Joachim Lefevre

adore les livres audio mais je n'ai pas toujours le temps l'écouter le livre entier! Bookey me permet d'obtenir in résumé des points forts du livre qui m'intéresse!!! Quel super concept!!! Hautement recommandé! Appli magnifique

Cette application est une bouée de sauve amateurs de livres avec des emplois du te Les résumés sont précis, et les cartes me renforcer ce que j'ai appris. Hautement re

#### Chapitre 29 Résumé: « Protéger et orienter »

Dans le chapitre intitulé "Garde et Orientation", le concept de "Règle de Vie" est abordé comme un équilibre entre la protection de ses habitudes et la direction de sa vie. Cette idée est magnifiquement exposée par l'intellectuel chrétien Andy Crouch, qui la décrit comme un ensemble de pratiques visant à s'épanouir tout en écartant les influences néfastes. L'image du jardinier prenant soin des plantes et éliminant les mauvaises herbes illustre à quel point il est crucial de choisir avec soin ce que l'on cultive et ce que l'on doit écarter de sa vie.

L'auteur partage sa propre "Règle de Vie", qui inclut des disciplines spirituelles traditionnelles telles que la prière quotidienne, l'observation du Sabbath hebdomadaire et des temps de solitude mensuels. Cependant, elle intègre également des pratiques uniques conçues pour lutter contre les aspects négatifs de l'ère numérique. Ces "anti-habitudes" agissent comme des contre-formations face aux distractions et aux déformations engendrées par la technologie.

#### Parmi les exemples, on trouve :

- "Parentaliser" son téléphone en établissant des limites strictes, comme utiliser un réveil analogique et mettre le téléphone de côté durant les prières et l'écriture.
- Observer un Sabbath numérique de 24 heures sans utiliser de dispositifs



numériques, une pratique étendue aux enfants adolescents de l'auteur.

- Limiter l'utilisation des réseaux sociaux à un jour par semaine, comparant un usage excessif à la respiration de fumées toxiques.
- Restreindre la consommation de médias à un maximum de quatre heures par semaine, inspiré par Andy Crouch et la communauté de Praxis, pour encourager la transformation par le renouvellement de l'esprit plutôt que par une saturation médiatique.

Ces pratiques ne relèvent pas du légalisme, mais reconnaissent la vulnérabilité de chacun à l'influence de la technologie. L'auteur souligne que ces contraintes ne mesurent pas la maturité spirituelle. Au contraire, elles mettent en avant la prise de conscience de la manière dont des médias non maîtrisés peuvent façonner une personne, s'éloignant ainsi de l'idéal de devenir semblable à Christ.

Le chapitre invite les lecteurs à réfléchir à leurs propres "Règles" d'engagement numérique, mettant en garde contre une acceptation passive du contrôle exercé par la technologie et suggérant que des règles personnelles peuvent permettre de reprendre le pouvoir sur sa vie selon des désirs plus profonds. Il remet en question la croyance commune en une liberté sans entrave en soulignant que sans limites choisies, on est subtilement contrôlé par la technologie et ses algorithmes sous-jacents.

En écho à Steve Jobs, qui soulignait l'importance de dire non à de



nombreuses opportunités pour maintenir le focus, l'auteur avance que vivre selon une Règle de Vie implique une sélection soigneuse et un refus fréquent de diverses options. Cette approche disciplinaire s'aligne sur un critère de décision, non seulement de demander si une action est pécheresse, mais si elle rapproche davantage de Jésus.

En fin de compte, le texte avance qu'une Règle de Vie bien choisie enrichit l'existence en permettant un style de vie centré, intentionnel et paisible, admiré par beaucoup mais atteint par peu. Il insiste sur l'autonomisation qui découle de la maîtrise de ses contraintes, suggérant qu'une telle liberté mène à une vie plus alignée avec ses valeurs et aspirations les plus profondes.



# Chapitre 30 Résumé: Quatre choses qu'une bonne règle fera pour vous

L'essence d'une bonne Règle de Vie est de transformer visions et aspirations en réalités concrètes, en offrant un chemin structuré qui aide les individus à aligner leurs désirs les plus profonds avec leurs actions quotidiennes. Elle constitue un outil essentiel pour une transformation authentique, nous permettant de surmonter notre tendance à l'auto-sabotage en transformant nos aspirations en habitudes ancrées dans notre corps et notre esprit. C'est un peu comme maîtriser un swing de golf : il ne s'agit pas seulement de le comprendre intellectuellement, mais de l'intégrer dans la mémoire musculaire à travers la pratique. Une Règle de Vie déplace les idées spirituelles au-delà de simples sentiments pour les ancrer dans une pratique vivante, comblant le fossé entre écouter des sermons ou lire des livres et vivre réellement ces principes.

De plus, une Règle de Vie encourage la paix intérieure en alignant son emploi du temps avec ses valeurs personnelles. Cet alignement contrebalance l'anxiété constante que beaucoup ressentent à cause de vies désalignées, exacerbée par les distractions du monde numérique. Saint Séraphim de Sarov a souligné la tranquillité qui découle de la paix intérieure, une qualité qui influence ceux qui nous entourent. Comme le souligne Stephen Covey, atteindre cette paix implique de s'assurer que nos activités reflètent nos valeurs fondamentales, un défi dans notre époque



numérique frénétique. Une Règle de Vie agit comme une résistance à cette distraction, favorisant une vie intentionnelle en accord avec nos désirs les plus profonds, qu'il s'agisse de croissance spirituelle ou d'un mode de vie particulier.

Vivre à un rythme équilibré est un autre avantage d'une Règle de Vie. Tant la hâte que la léthargie peuvent être nuisibles : la précipitation entraîne l'épuisement tandis que la paresse sape la dynamisme de la vie. Connue sous le nom d'« acédie », ou paresse, cet état était autrefois désigné par les moines comme « le démon de midi », soulignant les dangers spirituels de l'inaction. La Règle nous guide vers un mode de vie équilibré et bien rythmé qui nous propulse de manière cohérente vers nos objectifs personnels.

Trouver l'équilibre entre liberté et discipline est essentiel pour une vie épanouissante, et une Règle de Vie aide à atteindre cet équilibre.

Contrairement à des lois rigides, une Règle est adaptable, émanant de désirs intérieurs et conçue pour orienter vers une bonne vie sans la rigidité qui engendre la culpabilité. Elle fonctionne davantage comme une ancre : un principe directeur qui offre de la stabilité tout en permettant de la flexibilité. Cet équilibre favorise la spontanéité au sein de la structure, promouvant à la fois la liberté et la discipline.

Une Règle de Vie est un guide personnalisé et évolutif plutôt qu'un ensemble d'obligations restrictives. Elle sert de « budget spirituel », susceptible d'être



révisé au fur et à mesure que la vie progresse, plaidant pour une approche flexible de la formation spirituelle. L'objectif ultime est de vivre en liberté selon son chemin unique, plutôt que d'être enfermé dans des pratiques rituelles rigides. Bien qu'individualisée, certaines pratiques fondamentales issues des enseignements de Jésus sont encouragées à figurer dans toute Règle de Vie, garantissant ainsi son alignement avec des principes spirituels universels.



#### Chapitre 31 Résumé: Les pratiques définies

Le chapitre explore le concept de « pratiques », souvent appelé « disciplines spirituelles », qui sont essentielles à la vie chrétienne. Divers termes décrivent ces pratiques, notamment « autels de disponibilité », « rythmes sacrés », « rythmes de grâce » et « moyens de grâce ». Ces pratiques sont des habitudes inspirées du mode de vie de Jésus, conçues pour créer du temps et de l'espace en vue d'une transformation spirituelle grâce à la présence du Saint-Esprit.

Le chapitre précise ce que ces pratiques ne sont pas. Tout d'abord, elles ne sont pas un indicateur de maturité spirituelle. Bien que la discipline fasse partie intégrante de la vie de disciple, la véritable maturité spirituelle se mesure par l'amour, et non par une adhérence rigide aux pratiques. La discipline est un chemin vers une communion avec Jésus, à devenir semblable à Lui et à agir comme Il l'a fait. Ensuite, ces pratiques ne sont pas pesantes. En réalité, beaucoup d'entre elles, comme le sabbat et la célébration, apportent de la joie, tandis que d'autres deviennent joyeuses avec le temps. Le chapitre cite Richard Foster, qui affirme que « la joie est la note maîtresse de toutes les disciplines ».

Troisièmement, ces pratiques ne sont pas une manière de gagner la faveur de Dieu. Ce sont des voies vers la vie que Dieu propose, et non des systèmes basés sur le mérite. Pour ceux issus d'horizons légaux, comprendre qu'il



s'agit d'expressions de grâce, et non d'oppression religieuse, est crucial. Quatrièmement, elles ne sont pas des formes de signalement de vertu destinées à paraître juste aux yeux des autres. Jésus a mis en garde contre l'idée de pratiquer des rites simplement pour être vu, car elles doivent nourrir la formation spirituelle, et non l'égotisme. Enfin, ces pratiques ne visent pas à contrôler les résultats de la vie pour éviter la douleur. Elles constituent plutôt des moyens de rencontrer Dieu au milieu de la souffrance et d'approfondir notre abandon à Sa volonté.

Une discipline, de manière générale, est toute activité réalisée grâce à un effort direct pour atteindre ce qui ne peut pas encore être accompli par cet effort. Utilisant une métaphore sportive, l'auteur compare les pratiques spirituelles à des entraînements de basket-ball ; les deux nécessitent un entraînement pour croître. Contrairement à l'entraînement athlétique qui repose uniquement sur la capacité personnelle, les disciplines spirituelles mobilisent à la fois une puissance personnelle et divine, car elles alignent les individus sur la présence transformative de Dieu.

Le chapitre souligne une « synergie » entre l'effort humain et l'œuvre divine : Dieu transforme, et nous participons en créant de l'espace et en nous abandonnant à Lui. Jésus a démontré des pratiques fondatrices telles que le sabbat, la lecture des Écritures, la prière et le jeûne – ces « disciplines classiques » sont essentielles pour le suivre. Pourtant, tout peut devenir une discipline spirituelle si c'est offert à Dieu en tant que canal de grâce.



En conclusion, ces pratiques sont vitales mais pas exhaustives. Elles initient le parcours vers l'incarnation du mode de vie de Jésus, aidant à réajuster nos tendances peccamineuses et à vivre naturellement ses enseignements. En embrassant ces pratiques avec une joie aimante, les individus sont entraînés vers une relation plus profonde avec Dieu et la vie intérieure d'amour partagée au sein de la Trinité.

| Concept                        | Description                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Définition<br>des<br>Pratiques | Les pratiques, également appelées disciplines spirituelles, sont des habitudes inspirées du mode de vie de Jésus, visant à la transformation spirituelle par l'intermédiaire du Saint-Esprit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Idées<br>Reçues                | Pas des Indicateurs de Maturité Spirituelle : La véritable maturité se mesure à l'amour.  Pas Écrasantes : Des pratiques telles que le Sabbat sont joyeuses ; d'autres le deviennent avec le temps.  Pas une Façon de Gagner la Grâce de Dieu : Ce sont des chemins vers la vie, non des mérites.  Pas un Signal de Vertu : Elles doivent favoriser une véritable croissance spirituelle, pas une fausse righteousness.  Pas pour Contrôler les Résultats : Elles invitent Dieu dans la souffrance et exigent une soumission à Sa volonté. |
| Rôle des<br>Pratiques          | Les pratiques agissent comme des canaux de grâce et de croissance spirituelle, mêlant l'effort humain à l'œuvre divine pour transformer les individus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Exemples<br>de<br>Pratiques    | Le Sabbat, la lecture des Écritures, la prière, le jeûne, entre autres, peuvent être des disciplines spirituelles quand elles sont offertes à Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |





| Concept    | Description                                                                                                                                                                                   |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Conclusion | Les pratiques initient le parcours vers l'incarnation de la vie de Jésus, aidant à vivre naturellement ses enseignements avec amour, tout en favorisant une relation plus profonde avec Dieu. |





Chapitre 32: Sure! The translation for "The nine" in a context that is natural and commonly used in French would be "Les neuf." If you need a more specific or contextual translation, please provide more details!

Voici la traduction en français, adaptée pour des lecteurs de livres :

---

Le segment du livre se concentre sur neuf pratiques spirituelles essentielles à la vie d'un apprenti de Jésus, offrant des conseils complets sur l'intégration de ces pratiques dans une Règle de Vie. Bien qu'il n'existe pas de liste officielle des pratiques de Jésus, il est suggéré que des habitudes telles que marcher dans la nature et laver les pieds pourraient faire partie de la formation spirituelle d'un apprenti.

#### ### 1. Sabbat

Le voyage spirituel débute avec le concept de repos, soulignant son importance en se référant aux Écritures bibliques où le jour et la semaine commencent par le repos, mettant en avant le Sabbat comme une pratique fondamentale. Il est présenté comme un moyen crucial de renouvellement, permettant de garder son cœur ouvert à la beauté de la vie et de Dieu, même face aux défis, et soutenant la croyance que le repos est essentiel pour la



croissance personnelle et la connexion avec Dieu.

#### ### 2. Solitude

La solitude est définie comme la pratique la plus fondamentale, associée au silence comme un compagnon. Cette pratique, reconnue pour aider au développement spirituel, est l'endroit où les distractions disparaissent, laissant place à la paix et à la présence de Dieu. Cela est souligné par des croyances spirituelles historiques sur le rôle crucial du silence en communion avec Dieu, le présentant comme une porte d'entrée vers le mystère divin.

#### ### 3. Prière

La prière est décrite comme plus qu'une simple demande adressée à Dieu, s'étendant vers une forme plus large de communication et de communion. Elle se décline en quatre dimensions : parler à Dieu, parler avec Dieu, écouter et simplement être avec Dieu. L'accent est mis sur l'importance de se présenter régulièrement pour construire une relation aimante et continue avec Dieu, peu importe la méthode ou le point de départ.

#### ### 4. Jeûne

Le jeûne est mis en lumière comme une pratique puissante mais négligée, décrite comme un acte de culte utilisant son corps pour se rapprocher de Dieu et favoriser la croissance spirituelle. Cette pratique implique de subir volontairement un certain inconfort pour amplifier les prières, discipliner les



désirs et nourrir une expérience plus profonde de joie. Elle confronte les besoins de l'âme, ouvrant la voie à la grâce et à la nourriture spirituelle.

### ### 5. Écriture

Les Écritures servent d'outil pour transformer l'esprit afin qu'il reflète la mentalité du Christ. Le document élabore sur différentes manières d'interagir avec les Écritures qui remplissent, forment et libèrent l'esprit en adoptant des perspectives et des sentiments divins, suggérant que cela mène à vivre dans la joie et la paix semblables à celles du Christ.

#### ### 6. Communauté

La communauté est présentée comme essentielle à la formation spirituelle et à la guérison, contrant l'isolement favorisé par l'individualisme occidental. L'église encourage un nouveau référencement au sein de la famille de Dieu et offre une plateforme pour la croissance et la transformation collective. La vie ensemble implique la louange, des repas partagés et un accompagnement spirituel, soulignant l'idée que la communauté est essentielle pour marcher sur le chemin spirituel.

#### ### 7. Générosité

La générosité est encouragée comme un fruit d'une vie simplifiée, centrée sur le Christ. Cette pratique de donner reflète l'altruisme divin et libère la joie. Elle invite à éprouver le bonheur de participer au partage de l'amour de Dieu, établissant un lien significatif entre une vie de don et la quête du



bonheur.

### 8. Service

Le service est mis en avant comme clé pour guérir les divisions du monde et de soi-même. S'inspirant de l'exemple de service de Jésus, cette pratique vise

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio





# Lire, Partager, Autonomiser

Terminez votre défi de lecture, faites don de livres aux enfants africains.

### Le Concept



Cette activité de don de livres se déroule en partenariat avec Books For Africa. Nous lançons ce projet car nous partageons la même conviction que BFA : Pour de nombreux enfants en Afrique, le don de livres est véritablement un don d'espoir.

## La Règle



**Gagnez 100 points** 

Échangez un livre Faites un don à l'Afrique

Votre apprentissage ne vous apporte pas seulement des connaissances mais vous permet également de gagner des points pour des causes caritatives! Pour chaque 100 points gagnés, un livre sera donné à l'Afrique.



## Chapitre 33 Résumé: Voici quelques conseils.

Dans cette exploration de l'élaboration d'une Règle de Vie, l'auteur offre des conseils précieux pour se lancer dans ce voyage spirituel. Le concept de Règle de Vie consiste à structurer ses pratiques spirituelles afin d'approfondir sa connexion avec Dieu, ancré dans l'humilité et la conscience de soi, plutôt que dans une ambition rigide.

- 1. \*\*Commencez là où vous êtes :\*\* Plutôt que de viser des objectifs irréalistes qui rappellent le "syndrome de la première semaine du Carême", commencez par évaluer honnêtement où vous en êtes dans votre parcours spirituel. Adoptez des "petites habitudes" en commençant par des pratiques spirituelles simples et agréables, au lieu de vouloir en faire trop.
- 2. \*\*Soustrayez, ne vous contentez pas d'ajouter :\*\* En soulignant que suivre Jésus consiste à faire moins, et non plus, l'auteur suggère de ne pas se focaliser uniquement sur l'ajout de pratiques, mais de créer des marges en éliminant les distractions. Les pratiques d'abstinence (comme le silence et le jeûne) peuvent être cruciales pour ceux vivant des vies trépidantes, permettant ainsi de l'espace pour la croissance spirituelle.
- 3. \*\*Cherchez l'équilibre :\*\* Lors de l'élaboration d'une Règle, envisagez un mélange équilibré de disciplines : celles pratiquées seul, en communauté, et celles impliquant engagement par rapport à abstinence. L'équilibre assure



une approche holistique, englobant tous les aspects du disciple.

- 4. \*\*Considérez votre personnalité et votre tempérament spirituel :\*\*

  Comprendre et aligner votre Règle avec vos traits de personnalité
  intrinsèques et votre tempérament spirituel rend la pratique plus authentique.

  Les "tempéraments spirituels" de Gary Thomas offrent divers chemins,
  comme les naturalistes qui se connectent à Dieu dans la nature ou les
  intellectuels qui s'engagent à travers l'esprit, renforçant l'idée que la
  spiritualité est profondément personnelle.
- 5. \*\*Adaptez-vous aux saisons de la vie :\*\* Reconnaissez que votre Règle de Vie évoluera nécessairement avec les différentes étapes de la vie et les phases de disciple, en reconnaissant les défis et les récompenses des saisons variées. Par exemple, les parents peuvent trouver une valeur spirituelle dans le chaos de la vie de famille, intégrant les interruptions enfantines comme des signes spirituels.
- 6. \*\*Équilibrez les pratiques en amont et en aval :\*\* La Règle devrait combiner des pratiques en aval (naturelles et joyeuses) avec celles en amont (défiantes mais favorisant la croissance), ciblant à la fois les péchés de commission et d'omission, garantissant ainsi un développement spirituel global.
- 7. \*\*Acceptez la courbe en J :\*\* Comprendre que les efforts initiaux



peuvent sembler aggraver votre aptitude avant qu'une amélioration ne se manifeste souligne la nécessité de persévérance. Tout comme maîtriser la guitare, le malaise initial peut mener à la progression.

- 8. \*\*Engagez-vous dans la communauté :\*\* En dépit de la tendance à l'individualisme, historiquement, les Règles de Vie étaient communautaires. S'engager avec une communauté favorise le soutien mutuel et la responsabilité, enrichissant le parcours. L'expérience de l'Église Bridgetown illustre la force trouvée dans des rythmes spirituels partagés.
- 9. \*\*Acceptez la répétition :\*\* Le changement par le biais de disciplines spirituelles répétées est graduel mais significatif. Ce processus itératif peut être comparé à l'apprentissage d'une compétence comme le karaté, où la répétition favorise la maîtrise, malgré l'absence de gratification immédiate. Les philosophes comme G. K. Chesterton nous rappellent la joie divine trouvée dans la monotonie des routines sacrées.

Finalement, l'élaboration d'une Règle de Vie est une pratique profondément personnelle mais aussi communautaire, où le changement durable émerge de la répétition fidèle de petites actions intentionnelles. Le voyage exige de la patience et la volonté de s'adapter, honorant les chemins spirituels uniques que chaque individu peut emprunter.



# Chapitre 34 Résumé: Trouve ton moine intérieur.

Dans les chapitres proposés, le récit explore l'idée de suivre Jésus, plaidant pour une intégration de cet engagement au cœur de sa vie plutôt que de le considérer comme un simple passe-temps ou une préoccupation secondaire. Il souligne que la vie moderne, marquée par l'occupation, le consumérisme et les distractions numériques, éclipse souvent les appels spirituels plus profonds de notre être.

Le thème central est de découvrir son « moine intérieur », un concept formulé par des figures telles que le pasteur japonais canadien Ken Shigematsu et le chercheur Greg Peters. Ce moine intérieur représente le désir spirituel présent en chacun de nous pour la prière silencieuse, la solitude et des relations sincères et significatives. Le texte soutient que l'adoption de pratiques ressemblant à la discipline monastique—telles que la prière, le jeûne et l'abstinence de la quête culturelle de plaisir et de matérialisme—est essentielle pour une véritable croissance spirituelle.

Le récit encourage à embrasser le chemin de suivi de Jésus, malgré ses défis. Comme un apprentissage auprès d'un maître qui perturbe naturellement son mode de vie, suivre Jésus exige d'accepter des changements et un engagement importants. La transformation potentielle et l'enrichissement communautaire promis par ce chemin sont profonds, incitant les lecteurs à trouver le calme spirituel même au milieu du chaos de la vie urbaine.



Les chapitres soulignent que le parcours du discipulat n'est pas largement entrepris. Malgré l'attrait de Jésus pour beaucoup, peu s'engagent réellement dans l'apprentissage qu'il propose. Cette invitation ne signifie pas se convertir à une nouvelle religion, mais plutôt un appel à vivre selon les principes du royaume de Dieu. La plupart des individus résistent ou procrastinent à s'engager pleinement, souvent en invoquant les responsabilités de la vie ou en attendant un moment plus opportun.

L'approche de Jésus est dépeinte comme non coercitive ; il tend une invitation ouverte sans manipulation ni pression. Le récit défie les lecteurs à surmonter leurs excuses et leurs retards, les incitant à répondre avec audace à l'appel spirituel.

Il se conclut par une invitation introspective, demandant aux lecteurs de réfléchir aux étapes qu'ils peuvent entreprendre pour pratiquer le Chemin de Jésus. Il évoque les regrets potentiels des occasions manquées et appelle finalement à répondre à l'invitation de se former sous Jésus, suggérant que le chemin, bien que redoutable, est rempli de « l'inexpressible délice de l'amour ».



Chapitre 35 Résumé: The French translation for "Surrender" is "Reddition." If you prefer a more context-related expression, you could also use "Abandonner," which means "to give up." In a literary context, "Reddition" is often more suitable.

Le chapitre intitulé "Abandon" explore les défis et les engagements profonds liés à la suivre Jésus, mettant en lumière l'appel fondamental à renoncer à certaines parties de sa vie pour embrasser pleinement le disciple. Ce parcours transformateur exige un abandon de sa propre volonté, symbolisé par la métaphore de porter sa croix, représentant la mort à l'égoïsme au profit d'une croissance spirituelle plus grande.

Historiquement, les premiers disciples de Jésus ont dû faire face à des sacrifices tangibles, souvent périlleux, y compris le martyre, comme le montrent les destins des douze apôtres, dont les morts ont alimenté la croissance du christianisme. Pour les fidèles contemporains, particulièrement dans le monde occidental, ce concept est plus métaphorique, centrant son attention sur la lutte intérieure contre la volonté personnelle et les normes sociétales qui privilégient l'épanouissement personnel au détriment de la renonciation de soi.

Le chapitre s'inspire de théologiens comme Dietrich Bonhoeffer, qui a qualifié cette étape du chemin spirituel de « coût du disciple », et Jaroslav



Pelikan, qui a souligné le rôle du Christ dans l'enseignement de l'humanité sur la façon de vivre authentiquement en apprenant à mourir à soi. Il est souligné que l'abandon ne consiste pas seulement à renoncer à ses désirs, mais à trouver une véritable liberté et puissance en s'alignant totalement à la volonté de Dieu.

Le texte contraste les pressions culturelles qui poussent à privilégier les sentiments et désirs personnels avec les enseignements chrétiens sur l'obéissance et la confiance en la guidance divine. Cela nécessite un passage de la volonté à la disponibilité, faisant écho à l'abandon de Jésus à la volonté de Dieu, illustré dans sa prière : « Que ta volonté soit faite, et non la mienne. >>

Enfin, le texte aborde le paradoxe présent dans la spiritualité chrétienne : c'est en mourant à soi-même que l'on trouve une vie renouvelée et une véritable identité, et en perdant des désirs inférieurs, on découvre finalement un accomplissement plus profond. Le chapitre invite enfin le lecteur à réfléchir à qui faire confiance et quelle voie suivre, soulignant que la confiance en Jésus est essentielle à la vie de disciple.



# Chapitre 36: Le prix de la (non-)discipleship

Ce chapitre explore la double notion de « coût » associée au parcours spirituel : le coût du disciple par rapport au coût de la non-discipleship. Il suggère qu'accepter les enseignements de Jésus implique des sacrifices, mais que le fait de ne pas le faire entraîne une perte encore plus grande. Cela présente une analyse logique des futurs potentiels que l'on pourrait choisir—soit suivre Jésus, soit naviguer dans la vie selon son propre chemin. Suivre Jésus peut demander de renoncer à certains conforts matériels, mais ne pas le faire conduit à une perte d'une connexion spirituelle plus profonde avec Dieu. Cela entraîne la perte de la paix, de la joie et de la liberté face au poids du péché.

La vie implique des défis inhérents, mais ceux-ci sont amplifiés lorsqu'on les affronte sans guidance divine. Vivre sans direction spirituelle conduit à des luttes existentielles, car une vie sans Dieu manque de sens et d'orientation. Le chapitre met en garde contre la quête humaine commune de tenter de contrôler sa propre vie, cherchant le bonheur par des moyens matériels ou éphémères, ce qui entraîne souvent insatisfaction et regret, particulièrement perceptibles lors des crises de la quarantaine.

Le paradoxe au cœur de l'Évangile se manifeste dans l'enseignement selon lequel ceux qui essaient de sauver leur vie la perdront, tandis que ceux qui la remettent à Jésus la trouveront véritablement. C'est un appel à abandonner



les efforts futiles pour préserver son propre bonheur par des moyens égoïstes. Au contraire, la vie sous la conduite de Jésus, bien que exigeante, offre une récompense profonde et incommensurable.

Le chapitre illustre ce point avec une parabole sur un homme qui découvre un trésor caché dans un champ. Dans un acte rationnel, il vend tout ce qu'il possède pour acheter le champ et obtenir le trésor, montrant ainsi la vérité intemporelle selon laquelle les sacrifices consentis pour suivre Jésus sont dérisoires face aux bénédictions reçues.

En citant le martyr Jim Elliot, il souligne que renoncer à ce qui ne peut être conservé (possessions matérielles et désirs éphémères) pour gagner quelque chose d'éternel est un échange irréprochable. Le salut, bien que coûteux, apporte des dividendes incomparables.

En conclusion, le chapitre incite les lecteurs à reconsidérer leur perspective : plutôt que de s'interroger sur l'ampleur des sacrifices personnels pour Jésus, ils devraient se poser la question de combien de joie, de paix et de liberté ils désirent. Suivre Jésus ne se résume pas à un sacrifice héroïque, mais à un échange judicieux—échanger des gains temporaires contre des gains éternels. La véritable tragédie serait de ne jamais réaliser son potentiel en s'accrochant à soi-même, manquant ainsi la transformation profonde et l'épanouissement que l'on trouve dans la maturité spirituelle. Le poème de Goethe « Le Saint Désir » est cité pour illustrer la nécessité de cette



transformation, poussant les individus à embrasser leur potentiel dans le royaume de Dieu plutôt que d'être des errants perdus sur terre.

# Installez l'appli Bookey pour débloquer le texte complet et l'audio

Essai gratuit avec Bookey



monde débloquent votre potentiel

Essai gratuit avec Bookey







# Chapitre 37 Résumé: Recommencer.

Le chapitre explore le concept du voyage spirituel, le comparant au processus répétitif de « tomber et se relever », à l'image de l'histoire racontée par le écrivain orthodoxe finlandais Tito Colliander à propos d'un moine dans un monastère. Le thème récurrent est celui de l'imperfection humaine et de l'inévitabilité de l'échec dans les entreprises spirituelles. Ce n'est pas une marque d'être un mauvais apprenti, mais plutôt un témoignage de la condition humaine.

La métaphore de marcher avec Dieu apparaît souvent dans les Écritures, accompagnée de son inévitable compagnon : le trébuchement. Tomber sur ce chemin n'est pas une question de si, mais de quand. L'essentiel à retenir est l'acte de recommencer, comme le souligne les réflexions de Frank Laubach sur les échecs quotidiens à pratiquer la présence de Dieu.

Le récit introduit le concept de « conversion de vie », un vœu pris par les moines bénédictins symbolisant un engagement à vie pour une croissance spirituelle continue. Le salut est décrit comme un processus permanent, pas un événement unique ; c'est un voyage sans fin qui ne se conclut pas avant la mort, et peut-être pas même alors. Le chapitre reflète l'idée de Saint Grégoire de Nysse selon laquelle au ciel, la perfection signifie une croissance éternelle plutôt qu'un état statique, suggérant un chemin d'évolution constante vers des possibilités divines.



Il est important de noter que le progrès ne se fait pas en gravissant une échelle de succès spirituel, mais en descendant dans l'humilité, en accueillant les échecs comme des expériences d'apprentissage essentielles. Le chapitre reconnaît que de nombreux voyages spirituels, y compris celui de l'auteur, sont marqués davantage par l'échec que par le succès, soulignant la nécessité de la conversion de vie—un engagement continu vers le développement spirituel.

Pour entreprendre ce voyage, il faut visualiser et incarner la beauté et le potentiel de la vie dans le royaume de Dieu. Lire et relire les Évangiles, prier et réfléchir sur la vie de Jésus sont des pratiques fondamentales. Une fois le cœur enivré par cette vision, l'invitation est de commencer exactement là où l'on se trouve, en prenant le prochain bon pas, aussi petit soit-il, que cela implique le baptême, rejoindre une communauté, explorer de nouvelles pratiques ou simplement offrir une prière sincère.

En fin de compte, le voyage encourage une approche détendue, qui privilégie le repos et l'ouverture à Dieu plutôt que des efforts précipités. Lorsque les échecs se produisent—comme ils le feront inévitablement—il est crucial de compter sur la miséricorde de Dieu plutôt que sur l'autocritique. La décision de vivre en apprenti de Jésus implique un engagement à pratiquer Son chemin, en prenant des étapes progressives sur une voie divine, en sachant que tout voyage commence par un petit pas.



Même lorsque le chemin devient difficile et que des erreurs se produisent, le mantra essentiel demeure : « tomber et se relever, tomber et se relever, tomber et se relever, tomber et se relever. » Et toujours, recommencer.